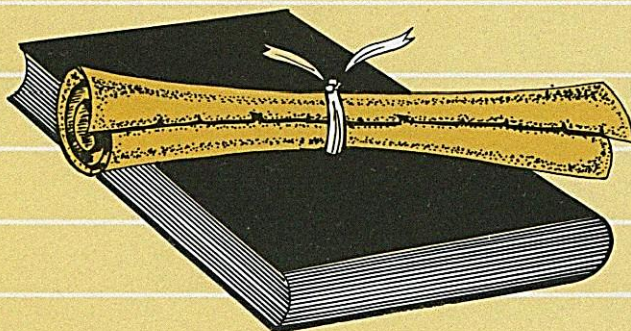


اللجنة الدولية لترجمة الروائع الإنسانية  
(الأونسـكو)

جان جاك روسو

# العقد الاجتماعي أو مَبادِئُ الْحِقُوقِ السّيَاسِيَّةِ



نُقله إلى العربية  
عادل زعيم



علي مولا  
مؤسسة الابحاث العربية



اللجنة الدولية للترجمة الرواية الإنسانية  
(الأونسكو)

جان جاك روسو

# العقد الاجتماعي

أو

## مبادئ الحقوق السياسية

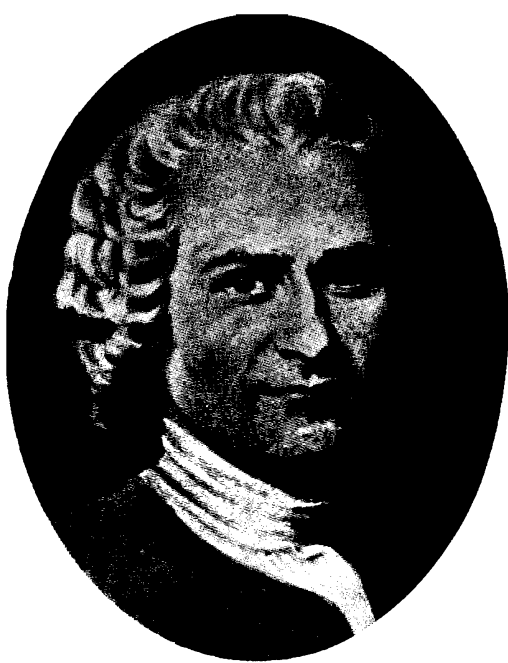
نقله إلى العربية  
عادل زعبيتر



مؤسسة الأبحاث العربية

قرأ هذه الترجمة وفقَ أحكام منظمة الأونسکو :  
 توفيق الصياغ  
 كمال الحاج

- \* جميع الحقوق محفوظة للأستاذ عمر عادل زعيمتر ولا يجوز إعادة النشر بأية طريقة إلا بموافقة خطية مسبقة
- \* الناشر: مؤسسة الأبحاث العربية
- ص. ب: ١٣ - ٥٠٥٧ (شوران) بيروت - لبنان
- هاتف ٨١٠٠٥٥/٦
- \* بيروت الطبعة الثانية ١٩٩٥
- \* تصميم الغلاف: يوسف حمو



جان جاک روشو





عادل زعینتر



## كلمة الناشر

ليس جديداً القول بأهمية كتاب «العقد الاجتماعي» لجان جاك روسو، والدور التاريخي الهام الذي لعبه هذا الكتاب في انصلاح الظروف لقيام الثورة الفرنسية في العام ١٧٨٩. هذه الثورة التي شكلت نقطة تحول كبرى في تاريخ الإنسان المعاصر.

والكتاب، في الواقع، من الكتب القليلة الباقية على الزمن، فلم تفده الأيام أهميته الخاصة في إقامة العلاقات السليمة بين الحكم والمواطنين، وهو لا يزال بعد أكثر من مائتي سنة، مرجعاً أساسياً للمجتمعات الساعية لبناء مفاهيم الحرية والديمقراطية وحقوق الإنسان، وترسيخ هذه الأفكار في حياة المواطنين، وبالتالي فقد بقي الكتاب جديداً وسيقى كذلك لسنوات كثيرة قادمة.

ومن الطبيعي أن يترجم الكتاب إلى معظم لغات العالم. وقد يكون الأستاذ عادل زعير أول من نقل هذا الكتاب إلى اللغة العربية في العام ١٩٥٤ في القاهرة. وتغزت ترجمته عن ترجمات أخرى عديدة، بالدقة والأمانة والوعي في انتقاء الكلمات والمفردات بحرص زائد لتبقى الأفكار التي جاء بها المؤلف الفرنسي، كما هي في اللغة الأم. وبسبب هذا الحرص الشديد فقد أقرت «اللجنة الدولية لترجمة الروائع الإنسانية - الاونسكو» هذه

الترجمة في أوائل الخمسينات. والواقع فإن «العقد الاجتماعي» لم يكن الكتاب الوحيد الذي حظي بهذه العناية الخاصة في النقل الأمين، بل إن القائمة الطويلة لترجماته عرفت بهذه الدقة الشديدة؛ كما تميز انتقاءه للكتب التي نقلها إلى لغة الضاد، بما يفيد المواطن والأمة في بناء المجتمع الديمقراطي الحر وترسيخ العلاقات الاجتماعية والسياسية الأفضل داخل هذا المجتمع، وبما يزيدنا اطلاعاً ومعرفة بتجارب الشعوب الأخرى.

وفي هذه السنوات الصعبة التي يعيشها العرب في مختلف أقطار الوطن الكبير، وفي ظل الأوضاع الجديدة التي يواجهها مجتمعنا ومؤسساته، فقد وجدت مؤسسة الأبحاث العربية فائدة كبيرة في إعادة نشر هذه الترجمة عليها تساعد في إرساء أسس البناء الديمقراطي المطلوب وتوعية المواطن بحقوقه في هذه المرحلة الدقيقة من واقعنا المعاصر.

ويبقى علينا أن نسجل شكر «مؤسسة الأبحاث العربية» للأستاذ عمر عادل زعيتر وامتنانها، لمساهمته في إصدار الطبعة الثانية لهذا السفر القيم.

**مؤسسة الأبحاث العربية**

( ١ )

## مقدمة المترجم



أقدم ترجمة « المقد الاجتماعي أو مبادئ الحقوق السياسية »  
بلان جاك روسو ..

في اليوم الثامن والعشرين من يونيو<sup>(١)</sup> سنة ١٧١٢ ولد جان جاك روسو  
في جينيف .

وكان أبوه إسحق ساعياً<sup>(٢)</sup> ، وكانت أمه سوزان برنارد ابنة قيس ،  
وكان جده الأعلى ديديه روسو قد هاجر من باريس إلى جينيف في  
سنة ١٥٥٠ ، أى أيام الحروب الدينية ، وقد استقرت أسرته ، التي هي  
من أصل فرنسي خالص ، بهذه المدينة منذ ذلك الحين .

ولم يعرف روسو أمه سوزان برنارد ، فقد ماتت بميُند ولادته ، ولم  
يكن ليجاوز اليوم الثامن من عمره حينما فقدها ، فقام أبوه بشؤون تربيته  
في البداية ، ولكن من غير أن يُعنى بأمر تهذيبه كما يجب ، ومع ذلك فقد  
تَلَمَّ القراءة ابناً ل السادسة ، وطالع مع أبيه كثيرة قبل بلوغه العاشرة  
من سنِيه .

وكان أبوه إسحق نَزِقاً عاطفياً ذاتَرة ، وما حدث في سنة ١٧٢٢ أن تشاير  
هو وضابط في جينيف قريب للقاضي الذي يحكم في الدعوى ، ففرَّ من  
جينيف خشية القسوة عليه ، وأقام بقرية نيون البعيدة حيث تزوج واستقرَّ

---

(١) حزيران . (٢) Horloger

حتى آخر حياته ، وقد ندر اجتماعه بابنه بعد ذلك .

ويقوم بشأن تربيته بعد فرار أبيه خاله برناردُ الذي كان مهندساً في مدينة جينيف ، ويرسله خاله هذا إلى كاهن بواسي ، لأنّه رئيسيه ، ليتعهّد أموره ، فقضى عنده عامين ، ويُكثّر مشط لأخت معلمه ، ويacaقه معلمه هذا على فعل لم يقتصره ، فيعلم كثيراً ، ويعود إلى منزل خاله سنة ١٧٢٤ ، وتُحسّن زوج خاله معاملته ، وتأمّل عليه .

ويَبْلُغ الثالثة عشرة من سنّيه ، ويَجْعَلُ خاله تلميذاً لدى مُوثقٍ على الرغم منه ، ويزدريه معلمه لعدم نجاحه ، ويُبعِدُه إلى خاله ، فيرسله إلى نحّاتٍ في سنة ١٧٢٥ ، ويُجْبِي فنَ النحت ، ولكن النحّات يَقْسُو عليه ، ويُكثّر ضربه ويجعله بائساً مَكَاراً خيّشاً ، وفي سنة ١٧٢٨ حين كان في السادس عشر من عمره ، ذهب مع أصدقاء له للنزهة خارج جينيف ، ولما عاد مساء وَجَدَ أبوابَ هذه المدينة مُقفلةً ، فتَمَثَّلت له غِلْظةُ أستاذه ولم يَرْجِعْ إليه ، وصار يَطُوفَ حَولَ جينيفَ أيامًا ويعيش مع الأشرار فانحطَّ .

ويَقْصِدُ روْسو دَيْرَ كُونْفِينُون بِمدِيرِيَّة ساقوا الإيطالية ، ويَلْقَهُ كاهنُ هذا الدير ، بُونْشِيرُ ، مبادئِ الكثلكة ، ويُبعِدُه من البروتستانية التي كان يدين بها ، ويُرسِلُه إلى مدام دُوفارِنْز بِمدينة أنسٍ ، وكانت هذه السيدة بالغةِ الحال خاولت أن تجعله كاثوليكيّاً مقبولاً في مدرسة كاتِشُون بتورِين حيث ارتَدَ عن البروتستانية .

وَجَدَ روْسو رجالَ دير تُورِين فاسديَّ السيرة ، وَوَدَّ لو يَنْجُو منه ، فساعدَه

على الخلاص كاهن عطوف قام بزيارة عابرة لذلك الدير ، وهكذا هرب رُوْسو منه ليعود إلى سابق فقره .

ظل رُوْسو عاطلاً من العمل جانلاً في الطريق حتى نَفَدَ جميع ما عنده من نَفَدَ ، وكاد يموت جوعاً فرَجع إلى ذلك الكاهن المحسن فأشركه في معيشته موصياً إياه بالصبر واحتمال الألم ، ومن هذا الكاهن اقبس الإخلاص وحب الإنسانية ومقت النفاق .

ويبحث رُوْسو عن عملٍ يعيش منه ، ويُسْتَخدَم في حانوتِ حسنة إيطالية ، ويَطْرُدُه زوجها عن غَيْرَة ، ويَعْمَل عند أرملة غنية ، وتموت هذه السيدة ، ثم يصير خادم مائدةٍ في بيت إحدى الأسر النبيلة ، ثم يزوره صديقٌ من جَنِيفَ فيرافقه ويترك الخدمة مفضلاً الحرية على الاستقرار . ويَفْرُغُ كيسه ، ويَقْصِدُ ثانيةً منزل مدام دُوقارِنْز بمدينة أنسى سنة ١٧٢٩ ابناً للثانية عشرة ، فيرَحِبُ به ، ويَقْضِي في هذه المدينة حياة سعادة ، يقضيها في القراءة والدراسة ، وترسله مدام دُوقارِنْز إلى إحدى المدارس لإتقان اللاتينية فيقرر أسانذه عدم صلاحه لهذا ، ويُسافر إلى ليون بعد شتاء يقضيه في منزل تلك السيدة ، ويَلْقَى حياةً قاسية في ليون ، ويعود إلى ذلك المنزل فيجد مدام دُوقارِنْز مسافرةً ، ويُسأَلَ فـلا يَعْرِفُ أين تقِيم ، ولا متى تعود .

ومن المصادفات أن لاقى في أنسى خادمةً جاءت للبحث عن مدام دُوقارِنْز فلم تَلْمَ أين هي أيضاً ، ويُسافر مع هذه الخادمة إلى قرية فريبرغ حيث يقيم أبوها ، ويَمْرُّ في طريقه على أبيه في قرية نِيُون ، ويتعرّفان ، ولا يُخْسِن

زوج أبيه قبولة ، فيداوم على سفره إلى قرية فريبرونغ ، ولا يُخْسِن أبو الخادمة استقباله ، فيتوجه إلى مدينة لوزان مُعْسِراً كثيراً .

وفى لوزان يَزْعُم أنه أهلٌ لتعليم الموسيقا مُدَعِّياً أنه تعلَّمها في باريس مع أنه لم يَرَها حتى ذلك الحين ، وهو على ما كان من كُلَّه بالموسيقا كان جاهلاً لها ، فِيْمَنِي بمحبوطٍ ذَرِيعَ .

ويَغْلِب الفموض على تاريخ تلك اللفارات التي حدث عنها في « اعترافاته » ، ولكنها وقعت في ثلات سنين كما يظهر ، فلما حلَّت سنة ١٧٣١ ذهب إلى مدينة بودرٍي فوُجِدَ في أحد فنادقها قِسِّيساً يُحدَثُ بلغة لا يُعرِفُها غير رُوسُه ، فاتخذ رُوسُه ترجماناً له ، وصار يجُوب معه بلاداً كثيرة حتى انتهى إلى سُولُور ، فأعجب السفير الفرنسي فيها بروُسُه وجعله موضع رعايته ، ويرسله إلى باريس مع ضابط صغير ، ويعتريه سأْمٌ من باريس ومظاهرها ، ويعلم نَبَأَ عودة مدام دُوقارِنْز إلى أُنسٍ ويرجع إليها .

بلغَ ليونَ خاوَيَ الواقِض ، فأخذ يَنْسَخ قِطْعَةً من الموسيقا ، وظلَّ يصنع هذا أيامًا حتى تَلَقَّ كتاباً من مدام دُوقارِنْز تدعوه فيه إلى مدينة شانِيرٍي ، فلَبِّيَ الدعوة غير آسفٍ على ليون لبعدها من الحياة الريفية ، وقد بَقَى محلَّ رعاية مدام دُوقارِنْز ، وقضى حياة هدوءً عندها سنين كثيرة سواه أُفِي شانِيرٍي أم في شارِيت ، وفي هاتين الديتتين أمعن رُوسُه في دارسة شَتَّى العلوم فكان لذلك أبلغُ الأثر في كتابة رسائله وكتبه القادمة .

وفي سنة ١٧٣٨ يُصَاب رُوسُه بمرض شديد ، ويرسل إلى كلية مونپيليه للمعالجة ، ولم يُخْسِن مدام دُوقارِنْز استقباله بعد شفائه لاشتعال قلبه بغرام

حبيب آخر ، وما بذله رُوْشو من جهود كثيرة لإقناعه هذا المنافس كان على غير جدوى .

وفي سنة ١٧٤٠ سافر إلى ليون حيث مكث عاماً ، وحيث اتّخذَ مريياً لأبناء حاكم ليون الأَكْبر دومانيل ، ثم عاد إلى شارِمَت عن شَوَّقِ إلى مدام دوفاريُّن ، فكان قبولها له حسناً على غير ما ينتظر ، ولكن مع بقاء الحبيب المنافس محتلاً للمكان الأول من فوادها ، فعزم على السفر إلى باريس .

ذهب إلى باريس سنة ١٧٤١ بالفَأَا التاسعة والعشرين من سِنِيه ، وَتَرَأَلْ بفُندق سان كِنْتَان الوضيع ، وقد كان ذا مزاعم في الموسيقا ، وقد جَدَّ في كسب عيشه من هذا الفن ، فُعرضَ في سنة ١٧٤٢ على مجمع العلوم منهاجَه فيها فلم يَجِدْه هذا الجمجمة جديداً ولا نافعاً ، فرَدَّه ، غير أن النجاح إذا لم يكن حليفه في هذا الحقل كانت له تعزيَّةٌ بما اتَّفق له من اتصالٍ برحال العلم والأدب والفلسفة في باريس وانتفاعه بمعارفهم .

وفي ذلك الفُندق وقع نظر رُوْشو على فتاة ريفية اسمُها تِرِيز لُوفَّاُسُور بالفَأَا من العمر اثنين وعشرين سنة ، وكانت هذه الفتاة تَعْمل خادمةً فيه ، وكانت من أهل أورليان ، وقد رَقَّ رُوْشو لها إِما رأى من هُزوِه الناس بها لبساطتها وبَلَهَا ، فاتخذها رفيقةً له عن حُبٍّ وعاطفة ، وغادرا الفُندق ، وقد دامت حيائِهما معاً ستَّاً وعشرين سنة .

والحقُّ أن تِرِيزَ كانت على جانب عظيم من الغباء ، وكانت لا تُحسن شيئاً من القراءة والكتابة ، وكانت كثيرة الشَّغَب والنَّزَاع ، ومع ذلك كان رُوْشو كثيراً الإعجاب بها ناظراً إليها بعين الحبِّ راضياً بجمالها وحسنِ

صوتها ، متجاوزاً عن عيوبها وفقرها مُفضياً لها يَفعِلَه عنها من عبرية ونبوغ ، وقد دامت حالة هذه نحوها اثنتي عشرة سنة .

وتَغَيَّر حُبُّ تِرِيزَ له مع الزمن ، وصارت لا تبالى به ولا تفكَر فيه ، وطلبت منه الفراق قبل موته بتسع سنين ، فقد ولدت له خمسة أولاد ، وسلَّهم إلى ملْجأِ اللُّقَطَاءِ على مَضَضٍ من الأُمَّ ، وذلك من غير أن يَرُوك ما يَدُلُّ على أصلهم في المستقبل ، ويعتذر عن ذلك بفقره واضطراره إلى كسب عيشه بَكَدَه ، وإن كان يَهْدِفُ في الحقيقة إلى الحياة الحرة الطليقة التي لا تَشْغُلُ باله بولَد ، وفي ذلك من الابتعاد عن الإنسانية والمرودة وجسُّ الواجب ما لا يُخفي ، وقد أراد روْسو أن يُكَفِّرَ عن خطيبته هذه التي لا تُفَتَّرُ بوضعه كتاب « إميل » العظيم الشأن فيما بعد ، ومع ذلك فقد وُحِدَّ مَنْ شَكَّ في صحة حكاية أطفاله الخمسة تلك ذاهباً إلى أنها دُسَّتْ في « اعترافاته » التي نُشرَتْ بعد موته .

وفي اعترافاته تلك يذكر روْسو أنه صرَّح رسِيئاً بزواجه بِتِرِيزَ بعد معاشرته بِإياها رُبْعَ قرن ، وقد صرَّفها بذلك عن طلبها الفراق ، فطللت رفيقةً له إلى أن مات ، وإن لازمها الغَمُّ والألم حزنَا على أطفالها أولئك . قلنا إن روْسو ذهب إلى باريس ، وفي هذه المدينة قضى حياة عسيرةً ككتَاب ذلك العصر ، فقد كان يَتَعَيشُ من استنساخ القطع الموسيقية فيها مع قبوله في رِدَاه المجتمع الراقِي ، ثم ذهب إلى البندقية سكرتيراً لسفير فرنسة دُوْمُونِتيغ .

ويعود روْسو إلى باريس حيث أصبح مستخدماً لدى المللزم العام دُو بان

سنة ١٧٤٨ ، وفي ذلك الحين يُقدم إلى مدام ديبيناي ، ويرتبط بأواصر الصداقة في ديدرو الذي كان من رجال الشعب أيضاً فيقضي حياة شاقةً مثله في باريس .

ويينا كان ذلك حال رُوشو في سنة ١٧٤٩ ، حين كان ابنًا للسابعة والثلاثين ، نَسَرَتْ أكاديمية ديجون إعلانَ مسابقةٍ في موضوع : « هل أدى تقدم العلوم والفنون إلى إفساد الأخلاق أو إلى إصلاحها؟ » ، وكان صديقه ديدرو في سجن فنسن وقتيلاً بسبب « رسالته عن المعنى » ، فاطلع على ذلك الإعلان حين ذهابه إلى زيارته ، فعنده له وهو في الطريق أن يشترك في المسابقة ، ويكلِّم ديدرو في الأمر فيشير عليه بالتزام جانب إفساد العلوم والفنون للأخلاق لما في هذا من طرافةٍ وتوجيهٍ نظريٍّ ، ولما ينطوى التزامُ جانب إصلاحهما للأخلاق من ابتذال .

أعمَل رُوشو ذهنه وجَّعَ قُوَاهُ ، وكتب في الموضوع فأقام الدليل على أن العلوم والفنون أفسدت الأخلاق وأوجبت شقاء الإنسان وادعى أن الترف والحضارة من تداعي العلوم والفنون ، وأنهما علةُ فساد الأخلاق ، فقال بالرجوع إلى الحال الطبيعية ، وما ذهب إليه في تلك الرسالة كون الثقافة أقرب إلى الشرّ منها إلى الخير وكون التفكير مناقضاً لطبيعة الإنسان ، وكون الفضيلة والأمانة والصدق لا أثر لها في غير الحال الطبيعية حيث لا علوم ولا فنون . . . . وكتب رُوشو رسالته تلك بقلم حارٍ وعاطفة جارفة ، فجاءت مبتكرةً في مجتمع بلغ الغاية من المدينة خالفةً لما عليه الجمهور ، فنال رُوشو بها الجائزة .

ويُعدُّ رُوشو في رسالته تلك كالمحامي الذي يلتزم طرفاً واحداً في المرافعات فـيصعب تصديقُ جِديته في تمثيل دوره ، ولذلك لا تتجلّ أَهمية رسالته تلك في اشتغالها على مذهبٍ إيجابيٍّ ، بل في كُوكتها مفتاحاً لنشوء رُوشو الذهنيّ وفي كونها مرحلةً مؤديةً إلى « العقد الاجتماعي » ، فالواقعُ أن هذه الرسالة تحتوى أصلَّ مذهب رُوشو وعقيدته ، ومنها تُعلمُ عداوته للترف والمدنية ونظام الطبقات كما يُعلمُ منها دفاعُه عن الحرية .

ويذبحُ صيتُ رُوشو بتلك الرسالة بعدْ تحوّلِ ذِكْرِ ، ويُعجبُ بها كتابٌ ويحملُ عليها آخرون ، ويُحييُّ رُوشو عن النقد الموجَّه إليه بأنه لم يُريدِ الرجوع بالناس إلى الوراء ، وإنما أرادَ التَّوَذَّدَ إلى الفضائل والابتعادَ عن الترف والرذائل وسيادةَ المساواة بين الأئمَّة .

ويرى رُوشو بعدَ وَضْعِ تلك الرسالة أنْ يُوقَّقَ بين سلوكه وما عَرَضَه فيها من مبادئٍ ويعيشَ مستقلًا ، فيترك مكانَه مستخدماً ويُجْعَلُ من نفسه ناسخاً للموسِّيقاً .

وفي سنة ١٧٥٣ أعلنت أكاديمية ديجُوف مسابقةً أخرى عنوانُها « ما أصل التفاوت بين الناس ، وهل أجازه القانون الطبيعي؟ » ، ويشترك رُوشو في المسابقة لـتا لاق من نجاحٍ في الأولى ، ولكنَّه لم يبن المعاشرة لشدةَ حمله على الاستبداد ، وينشرها في سنة ١٧٥٥ مُقدمةً إلى جمهورية جينيف ، ويذهب إلى جينيف بعدَ إصدارها ، ويعود إلى باريس متسللاً البرُّوتستانية حاملاً لقبَ مواطنٍ جينيف .

وتدلُّ كلمة « الطبيعة » هنا على تطورٍ كبير ، فلا يعارض رُوشو بها

شُرُورَ المجتمع معارضةً فارغةً ، بل تنطوى على أمور إيجابية ، فترى نصف « أصل التفاوت » يشتمل على وصفٍ خياليٍّ لحال الطبيعة التي يكون الإنسان فيها محصوراً ضمن أضيق مجال مع قليلٍ احتياجٍ إلى أمثاله وقليلٍ أكتراثٍ لها وراء احتياجات الساعة الحاضرة .

وفي هذه الرسالة يُصرّح رُوشو بأنه لا يفترض وجودَ الحال الطبيعية فعلاً ، وإنما يستحسن حالاً من المموجية متوسطةً بين الحال الطبيعية والحال الاجتماعية يحافظ الناسُ بها على البساطة ومنافع الطبيعة ، ويظهر من تعلقات رُوشو على متن الرسالة أنه لا يريد رجوعَ المجتمع الفاسد الحاضر إلى حال الطبيعة ، وإنما يُعدُّ المجتمعَ أمراً لا مفرّأ منه مع فساده ، وهو يُعملُ هذا الفسادَ بالتفاوت بين أفراد المجتمع في العاملات والحقوق فيتغنى بالإنسان الطبيعيّ الظاهر ، ويقول بذلك الحال المتوسطة حيث تسود المساواة .

وقد وُجدَ من يؤخذ رُوشو على سلوكه مِنهاجَ التاريخ في « أصل التفاوت » ، مع أنه لم يخُرُصْ على إلابس هذه الرسالة ثواباً تاريخياً ، وانتهالاً المنافي التاريخية الزائفة من خصائص القرن السابع عشرَ والقرن الثامنَ عشرَ ، ورُوشو لم يُبالي بهذه المنافي .

وفي سنة ١٧٥٥ نَشَرَ رُوشو رسالةً « الاقتصاد السياسيّ » ، وهناك شَكٌ في كونها وُضعت قبلَ رسالة « أصل التفاوت » أو بعدها ، فالذى يظهر أولَ وهلةٍ كونُ رسالة « الاقتصاد السياسيّ » على نَمَطِ « العقد الاجتماعيّ » ، وهذا يدلُّ على أنها أُلْفَت بعد « أصل التفاوت » .

ومهما يكن من أمرٍ فإن رُوشو بدأ هذه الرسالة بمناقشةٍ حول طبيعة

الدولة وإمكان التوفيق بين وجودها وحرية الإنسان ، فرأى أن الدولة هيئه تهدف إلى سعادة جميع أعضائها ، وجعل جميع وجهات نظره في الجياحة تابعاً لهذا المدف ، وذهب إلى أن الكمالات وحدها هي ما يجب أن يكون تابعاً للضرائب وإلى وجوب فرض ضرائب فادحة على أمور الترف ، وإلى عدم وضع ضريبة على الحاجيات كالقمح واللح .

ولم تشتمل رسالة «الاقتصاد السياسي» على كثير من مباحث الاقتصاد المعروفة ، بل تحتوى آراء روشو السياسية إجمالاً ، وقد وضعتها أيام عنت المجاعة فرنسة فكان الفقراء يموتون عن احتياج ، على حين يتمتع الأغنياء بأطiable التّعم وضروب التّرف .

وقيم «الاقتصاد السياسي» الأول هو أكثر ما يستوقف النظر ، فهو يهدم ما يبلغ فيه غالباً من المقابلة بين الدولة والأسرة ، فيتذهب إلى أن الدولة ليست ذات طبيعة أبوية ، وأنها تقوم على إرادة أعضائها العامة . ومن مطالعة كتاب «الاقتصاد السياسي» يرى أن روشو كاد يبلغ به مرحلة التنجف في آرائه السياسية ، فكان هذا مبشراً بكتاب «العقد الاجتماعي» في نهاية الأمر .

ظهر «العقد الاجتماعي» مع كتاب «إميل» سنة ١٧٦٢ ، فدل ذلك على بلوغه النزوة من عمله ، والواقع أن «العقد الاجتماعي» يشتمل عملياً على نظريته السياسية الإنسانية كلها ، ويدلُّ عنوانه على موضوعه ، ويُسمى هذا الكتاب «مبادئ الحقوق السياسية» أيضاً ، ويُوضح هذا العنوان الثاني العنوان الأول .

وَضَعَ رُوْسُو هذا الكتاب ، وكان من انلطر البالغ أن يَجْهَرُ الإِنْسَانُ بِأَيْ رأِيٍ حَرِّ حِينَا وَضَعَهُ ، وكان رُوْسُو جَرِيَّاً فِي كُلَّ مَا أَبْدَاهُ فِيهِ ، وفي هذا الكتاب حَمَلَ رُوْسُو عَلَى الرِّقَّ وَعَدْمِ الْمُسَاوَةِ وَنَاضَلَ عَنْ حُقُوقِ الإِنْسَانِ وَأَفَاقَهَا عَلَى طَبِيعَةِ الْأَمْوَارِ ، وَقَالَ إِنْ هَدَفَ كُلَّ نَظَامٍ اِجْتِمَاعِيًّا وَسِيَاسِيًّا هُوَ حَفْظُ حُقُوقِ كُلِّ فَرْدٍ ، وَإِنَّ الشَّعْبَ وَحْدَهُ هُوَ صَاحِبُ السِّيَادَةِ ، وَكَانَ يَهْدِي إِلَى النَّظَامِ الْجَمِهُورِيِّ ، فَتَحَقَّقَ هَذَا النَّظَامُ بِالثُّوَرَةِ الْفَرَنْسِيَّةِ بَعْدَ ثَلَاثَيْنَ سَنَةً حِينَ اَخْتَدَ «الْعَدْلُ الاجْتِمَاعِيُّ» إِنجِيلَ هَذِهِ الثُّوَرَةِ .

وَلَمْ يَقُلْ رُوْسُو بِحُكُومَاتِ زَمْنِهِ لِمَنَافِعِهَا لِطَبِيعَةِ ، وَيَقُولُ مَذْهَبُهُ عَلَى كُونِ الإِنْسَانِ صَالِحًا لِطَبِيعَتِهِ حَبَّاً لِالْعَدْلِ وَالنَّظَامِ ، فَفَسَدَهُ الْمُجَتَمِعُ وَجَمَلُهُ بِأَيْسَاءِ ، وَالْمُجَتَمِعُ سَيِّئٌ لِأَنَّهُ لَا يَسَاوِي بَيْنَ النَّاسِ وَالنَّافِعِ ، وَالْمِلْكُ جَائِزٌ لِأَنَّهُ مُقْطَعٌ مِنَ الْمِلْكِ الشَّائِعِ الَّذِي يَجُبُ أَنْ يَكُونَ خَاصًا بِالْإِنْسَانِيَّةِ وَحْدَهَا ، فَيَجُبُ أَنْ يُنْفَضِّي عَلَى الْمُجَتَمِعِ إِذَنُ ، وَأَنْ يُرْجَعَ إِلَى الطَّبِيعَةِ ، وَهَنَالِكَ يَتَفَقَّدُ النَّاسُ بِعَقْدِ اِجْتِمَاعِيٍّ عَلَى إِقْامَةِ بَعْثَةٍ يَرَضُّ بِهِ الْجَمِيعُ ، فَيَقِيمُونَ بِذَلِكَ حَكْمَةً تَمْتَنَعُ الْجَمِيعُ ذَاتَ الْحُقُوقِ فَتَقُومُ سِيَادَةُ الشَّعْبِ مَقَامَ سِيَادَةِ الْمَالِكِ ، وَيَسَاوِي فِيهَا النَّاسُ وَتُنْتَظِمُ الثُّرُوَةُ وَالْتَّرْبِيَّةُ وَالْدِيَانَةُ .

وَفِي كِتَابٍ «إِمِيلٍ» ظَهَرَ رُوْسُو الْفِيلُوسُوفُ الْرَّبِّيُّ بِجَانِبِ رُوْسُو الْفِيلُوسُوفِ الاجْتِمَاعِيِّ ، وَقَدْ حَاوَلَ رُوْسُو أَنْ يُكَفَّرَ بِكِتَابِ «إِمِيلٍ» عَنْ خَطِيئَتِهِ تَجَاهَ أَوْلَادِهِ كَمَا قَلَنَا ، وَيُعَدُّ رُوْسُو بِهَذَا الْكِتَابِ مُؤْسِسَ التَّرْبِيَّةِ الْمُحْدِثَةِ ، فَقِيهُ أَلْقَى درُوسًا نُمْتَنِعَةً فِي تَرْبِيَّةِ الْأَطْفَالِ وَمَذَاهِبِ التَّرْبِيَّةِ وَالْفَضْلَيَّةِ وَالْحَيَاةِ الْزَّوْجِيَّةِ ، وَقَدْ نَالَ كِتَابُ «إِمِيلٍ» مِنْ بُعْدِ الصِّيَّتِ وَالْأَثْرِ  
(٢)

ما أصبح معه مَعْوِل علماء الترجمة ، حتى إن الفيلسوف الألماني الكبير كُنْتَ تأثَّر به كثيراً ، وكُنْتُ حيناً أخذ يطالعه أبي مفادة منزله إلى نزهته اليومية قبل الفراغ من قراءته ، وكُنْتُ منْ تَعْلَمْ تَمْسَكَه بنزهته تلك و عدمَ عدوله عنها إلَّا لأمْرِ جَلَّ .

وقد أَلْفَ رُوْشُو قصة حياته الخاصة في «اعترافاته» فوضع الجزء الأول منها سنة ١٧٦٦ ، وقد ظهر رُوْشُو في هذا الكتاب مثالاً القاضي المؤرخ العادل النزيه ، فلم يكتُم شيئاً من خطيباته ولم يَزِد في حسناته ، ولم تُنشر هذه «الاعترافات» إلَّا بعد موته ، وعليها يُعتمد في ترْجَمة حياته .

قلنا إن رُوْشُو عاد من جِنِيف إلى باريس متخللاً البروتستانية ، وتَرَضَ عليه صديقه مدام دِيبييناي في سنة ١٧٥٦ ملجأً في وادي مُونُمورَنْسي بالإرميتاج ، فيقبَله ، وهنالك كتب رواية إلْوَيْز عن حُبِّه كان يَشْعُر به نحو بنت أخت مدام دِيبييناي ، مدام دُو دِيتُو ، التي كانت ذاتَ صلة بالشاعر لَنْير ، وقد كان لهذا الفرام الحزن أثرٌ سيِّئٌ في نفس رُوْشُو ، فقد أصبح قاتم الطبع ، فقطع اتصاله بمدام دِيبييناي ، وغادر الإرميتاج ليَأْوِي إلى مُونلُويں بالقرب من مُونُمورَنْسي ، إلى هذا المأوى الذي قدَّمه إليه مريشال لوكتنبرغ ، وإلى هذا الدَّوْر توجَّ نظرياته الاجتماعية وأفكاره الإصلاحية التي أدرجها في «عقد الاجتماعي» و «إميل» وفي رسالته إلى دالنير عن المسارح فباعتَدَت هذه الرسالة بينه وبين فولتير وألقت بينهما بدورَ البعضاء ، وفي «إميل» هاجم عقيدة الوحي منكراً له مع قوله بوجود الإله ، فحُكمت عليه جِنِيفُ وباريـسُ

والبرلمان ، فهاجر إلى مُوئْته ترافير في حكومة نوشانل حيث قضى حياةً غريبة وتزَّيَّا بِرِّي الأرمن ، وحيث وَضَع في سنة ١٧٦٤ دفاعاً عن « إميل » ، ويُحْمَل على مغادرة سويسرا ، ويستقرُّ في إنكلترة ، بفُوتون ، عند الفيلسوف الإنكليزي هِيُوم ، ويكتب القسم الأول من « اعترافاته » ، ولكنه لم يَلْبِسْ أن ترك هذا الفيلسوف الإنكليزي متهماً إياه بالاتجار به مع أعدائه .

ويعود رُوشو إلى باريس في سنة ١٧٧٠ بعد طوافٍ في عِدَّة مدن بدُوفينه ، متذَّرِّجاً خشيةَ الاعتقال ، ويقيم بباريس سبع سنين غيرَ واثقٍ بأحد ممتلكاً بجمال الطبيعة في ضواحيها ، ويَكْسِب عيشَه من نَسْخَ قطعٍ من الموسيقا ، ويَبْتَدَع عن الناس والأصدقاء ، ثم يترك استنساخ القطع الموسيقية عن ضعفٍ وعجزٍ فيَغُدو مَعْوِزاً إلى النهاية .

وفي السنة الأخيرة من حياته يُقدَّم إليه صديقه دُو جِيرارِ دِن ملحاً في إِرْمِنُونْشيل البعيدة من باريس نحو عشرين كيلومتراً فيَقْبِلُه ، ويعود فجأةً بعد ستة أسابيع من اتزوانه في هذا الكوخ ، وكان ذلك في ٣ من يوليه<sup>(١)</sup> سنة ١٧٧٨ ، تاركاً هذه الحياة وما فيها من أحزان وألام ، ويُظْهِر على غيرِ حقٍّ أنه مات مسموماً أو متعرضاً بطلقة فَرْدٍ ، ويُدُفَن بجزيرة الجوار في إِرْمِنُونْشيل .

ويرقد في هذه الجزيرة حتى سنة ١٧٩٤ ، وفي ٢٠ من فَنْديمُور من السنة الثالثة ( ١١ من أكتوبر<sup>(٢)</sup> سنة ١٧٩٤ ) يُنْقلُ رفاته باحتفال عظيم إلى

(١) تموز . (٢) تشرين الأول .

مدفن العظام بباريس (الپانتيون) وفق مرسوم أصدره مجلس الهد ، وذلك مع بقاء ضريحه قائماً في تلك الجزيرة حيث مكث مدفوناً ستة عشر عاماً .

كان روُشو سيء الحظ فعاش شريداً باسأاً ، ولعله كان لهذا أثرٌ في عقريته ووضع مبادئه ، وعاش روُشو في يائسة فاسدة قاسية ، وكان لهذا عملٌ عظيم في نجاح آرائه والكشف عن كثير مما يحيط به من المفاسد والشرور والجهل بآرائه في الاجتماع والسياسة والاقتصاد والتربية .

وكان روُشو علياً فآخر الحياة المادانية على غيرها ، فكان هذا عاملاً في عمق تفكيره ، وتحمل روُسو على العقل ورفع من شأن الشعور فقال إن العقل إذا ما استطاع أن ينقض العقيدة بالله وأن ينكر الخلود فإن الشعور يؤيدهما ، فلماذا لا نصدق الشعور بدلاً من الشك الجامح الذي يؤدي إليه العقل ؟ وقد أراد كُنْتُ أن ينقذ الدين من العقل كذلك ، فقامت رسالته على ذلك أيضاً .

ويعد روُشو من أعظم من أنجبت بهم فرنسة من الكتاب ، غير أن آرائه تقبل أو تُرفض على حسب الأمزجة ، وهو يُحب أو يكره ككاتب أُوحى بالثورة الفرنسية قبل كل شيء .

والآن يوجد لكتبه معينان ، فيها يُنفذ إلى الذهنية التي كانت سائدة للقرن الثامن عشر ، وهي ذات أثر بالغ في حوادث أوربة التي وقعت فيها بعد ، وبهذه الكتب يُمثل روُشو في عالم الفكر السياسي مرحلة الانتقال من النظرية التقليدية للدولة في الفرون الوسطى إلى الفلسفة الحديثة حول الدولة .

ولم يمالح رُوشو نُظمَ الدول الموجودة ، خلافاً لِمَا صنَعَ مُونتسكيو وفُولتير ، فيينا كان مونتسكيو وفولتير ، اللذان هما من أبناء الطبقة العليا ، يقتصران على المطالبة بالإصلاح السياسي والديني وثُمَّ شوكة الاستبداد كان ابنُ الساعي رُوشو ، كان ابن الشعب روسو ، الذي قضى شباباً قاسياً ، ينتهي بالآلام إلى ضرورة تجديد الدولة والمجتمع تجديداً كلياً ، ومن قول رُوشو : « لم يَهْدِفْ مونتسكيو إلى معالجة مبادئ الحق السياسي ، وإنما كان يكتفى بمعالجة الحق الوضعي ( القانون ) للحكومة القائمة ، فلا يمكن أن يَبْدُوا اختلافاً بين دراستين أكثر من هذا » ، ومن ثم يكون رُوشو قد تَمَثَّلَ موضوعه مختلفاً عن موضوع « روح الشرائع » كل الاختلاف .

وعن رُوشو وما كَتَبَ يقول المؤرخ الاسكتلندي المشهور توماس كارليل : « لقد قَدَرَ العالم على إجلاء ذلك البطل إلى الأسطحة ، وعلى اتخاذه أُخْحُوكَةً يُسْخَرُ منها كما يُسْخَرُ من البُلْهِ والمجانين ، وعلى إجاعته وتركه يتضور جوعاً كالوحش المسجون ، فهل قَدَرَ العالم على منعه من إضرام الثورة وإشعال الأرض ناراً تَلَطَّى ؟ لقد وَجَدَت الثورة الفرنسية إنجيلاها في كتابات رُوشو ، وقد أحدثت آراءه الشبيهة بالجنون في آفات المدنية وتفضيله عيشَ المترهشين على عيشَ التمدنين جنوناً فاض في أنحاء فرنسة وغمرها » .



( ٢ )

## الترجمة



## تنبيه

استُخلصَتْ هذه الرسالةُ الصغيرةُ من كتابٍ أكثَرَ  
اتساعاً ، من كتابٍ شَرَعْتُ فيه قديماً من غير أن أُزِنْ  
قدرتني فتركته زمناً طويلاً ، وهذا المقطفُ هو أعظمُ  
ما أُمْكِن اختيارُه من مختلفِ اختاراتِ التي اقتبستُها مما  
كَتَبْتُ ، وقد بدا لي أنه أقلَّ تَفَهُّماً مما يُعرَضُ على  
الجُمُهور ، وعاد ما يَبْقَى غيرَ موجودٍ .



## البَابُ الْأَوَّلُ

أَرِيدُ الْبَحْثَ عَنْ إِمْكَانِ وُجُودِ قَاعِدَةٍ إِدَارِيَّةٍ شَرِيعَةٍ  
صَحِيقَةٍ فِي النَّظَامِ الْمَدْنِيِّ عِنْدَ النَّظَرِ إِلَى النَّاسِ كَمَا هُمْ عَلَيْهِ  
وَإِلَى الْقَوَافِلِ كَمَا يُمُكِّنُ أَنْ تَكُونَ عَلَيْهِ ، وَسَأَحَوِّلُ  
أَنْ مَزْجُ دَائِمًا ، بَيْنَ مَا يُبَيِّنُهُ الْحَقُّ وَمَا تَأْمُرُ بِهِ الْمَصلَحةُ ،  
وَذَلِكَ لِكَيْلًا يُفَصِّلَ بَيْنَ الْعَدْلِ وَالْمَنْفَعَةِ مَطْلَقًا .

وَأَدْخُلُ فِي الْبَحْثِ مِنْ غَيْرِ أَنْ أُثْبِتَ أَهْمَيَّةَ مَوْضِعِيِّ ،  
وَسَأْسَأُ عَنْ كُونِيْ أَمِيرًا أوْ مُشَرِّعًا حَتَّىْ أَكُتُبَ فِي  
السِّيَاسَةِ ، وَيَكُونُ جَوَابِيْ : كَلَّا ، وَلَذَا أَكُتُبَ عَنِ  
السِّيَاسَةِ ، وَلَوْ كُنْتُ أَمِيرًا أوْ مُشَرِّعًا مَا أَضْمَتُ وَقْتِيِّ فِي  
قُولِّ مَا يُحِبُّ أَنْ يُصْنَعَ ، وَأَصْنَعُ ذَلِكَ أَوْ أَشْكُّتُ .

وَقَدْ وُلِّدْتُ مَوْاطِنًا فِي دُولَةِ حَرَةِ ، وَعَضُوًّا لِصَاحِبَةِ  
سِيَادَةِ ، وَعَلَى مَا يُمُكِّنُ أَنْ يَكُونَ لِصَوْتِيِّ فِي الشُّؤُونِ  
الْعَامَةِ مِنْ نَفْوِ ضَعِيفٍ يَكْفِي مَا لَيْ اَنْتَ التَّصْوِيتُ  
فِيهَا سَخَفِيِّ عَلَى الْقِيَامِ بِوَاجِبِ دراستِهَا ، وَأَرَانِي سَعِيدًا عِنْدَ  
مَا أَنْعَمَ النَّظَرُ فِي الْحُكُومَاتِ فَأُجِيدُ فِي مِبَاحِثِيِّ ، دَائِمًا ،  
أَسْبَابًا جَدِيدَةً أُحِبُّ بِهَا مَا هُوَ خَاصٌ بِيَلْدِي مِنْهَا .



## الفصل الأول

### موضوع هذا الباب الأول

يُولَدُ الإنسانُ حُرًّا ، ويُوجَدُ الإنسانُ مقيَداً في كلِّ مكان ، وهو يَبْطُئُ أنه سيدُ الآخرين ، وهو يَظَلُّ عَبْدًا أَكْثَرَ منهم ، وكيف وَقَعَ هذَا التَّحْوِل؟ أَجَهْلُ ذلك ، وما النَّى يُمْكِنُ أَنْ يَجْعَلَهُ شَرِيعَةً؟ أَرَانِي قَادِرًا عَلَى حلّ هذه المسألة .

ولو كُنْتُ لَا أَنْظَرْتُ إِلَى غَيْرِ القُوَّةِ وَإِلَى غَيْرِ مَا يُشْتَقُّ مِنْهَا مِنْ أَثْرٍ لَقْلَتُ : إِنَّ النَّيْرَ هُوَ مَا يَصْنَعُ الشَّعْبُ مَا أَكْرَهَ عَلَى الطَّاعَةِ وَأَطْاعَ ، وَأَحْسَنَ مِنْ ذَلِكَ أَنْ يَخْلُمَ النَّيْرَ عَنِهِ عِنْدَ مَا يَسْتَطِعُ صُنْعَ هَذَا ، وَذَلِكَ لِأَنَّهُ باسْتِرْدَادِهِ حَرِيَّتَهُ لِذَاتِ الْحَقِّ الَّذِي تُرِعِّتْ بِهِ إِمَّا أَنْ يَكُونَ مَعْذُورًا باسْتِرْدَادِهِ وَإِمَّا أَنْ يَكُونَ مِنْ نَزَعِهَا مِنْهُ غَيْرُ مَعْذُورِينَ فِي ذَلِكَ ، غَيْرُ أَنَّ النَّسَامِ الاجْتَمَاعِيَّ حَقٌّ مَقْدَسٌ يَضْلُّحُ قَاعِدَةً لِجَمِيعِ الْحَقُوقِ الْأُخْرَى ، وَمَعَ ذَلِكَ فَإِنَّ هَذَا الْحَقَّ لَا يَصْنُدُرُ عَنِ الطَّبِيعَةِ مَطْلَقاً ، وَهُوَ ، إِذَنَ ، قَائِمٌ عَلَى عَهُودٍ ، وَالْمَوْضُوعُ هُوَ أَنْ تُعْرَفَ هَذِهِ الْعَهُودُ ، وَأَرَى أَنْ أُثْبِتَ مَا أَسْلَفْتُ قَبْلَ أَنْ أَتَأْتُو بِذَلِكَ .

## الفصل الثاني

### المجتمعات الأولى

مجتمع الأُسرة هو أقدم المجتمعات ، وهو المجتمع الطبيعيُّ الوحيد ، وذلك إلى أنَّ الأُولاد لا ينتمون مرتبطين في الأبِ إلَّا للزمن الذي يحتاجون فيه إليه لحفظ أنفسهم ، وتنحَّلُ الرابطة الطبيعية عند انقطاع هذا الاحتياج ، ويعود الأُولاد إلى الاستقلال بالتساوي عند ما يُحْلُّون من الطاعة الواجبة عليهم نَحْوَ الأبِ ويَحْلُّ الأب من رعاية الأُولاد الواجبة عليه ، وهم إذاً استمرُّوا على البقاء متدينين عاد هذا لا يكون طباعاً ، بل طَوْعاً ، ولم تَدْمِ الأُسرةُ نفسها إلَّا عَهْداً .

وهذه الحريةُ العامةُ هي نتيجةُ طبيعةِ الإنسان ، وقانونُ الإنسانِ الأولُ هو أنْ يُعَنِّي بيقائهُ الخاصُّ ، وواجبُه تجاهَ نفسه هو أولُ ما يُحْرِصُ عليه ، وهو إذاً ما بَلَغَ سنَ الرشدِ أصبحَ سيدَ نفسه لما يكون بذلك حَكْماً في وسائله الخاصة .

ويمكنُ أن تُعدُّ الأُسرةُ ، إذن ، أولَ نَمْوذجٍ للمجتمعات السياسية ، حيث يكون الرئيسُ صورةَ الأبِ ، والشعبُ صورةَ الأُولاد ، وبما أنَّ الجميعَ يولدون أحرازاً متساوينَ فإنَّهم لا يتَّسِّرون عن حريتهم إلَّا لتفعيلهم ، وكلُّ الفرق هو أنَّ حُبَّ الأبِ لأولاده في الأُسرة يُؤديه بما يَرْعَاه به ، وأنَّ لذة القيادة في الدولة تقوم مقام هذا الحُبِّ الذي لا يَحْمِله الرئيسُ نحو رعاياه .

وينكر غروسيوس قيام كل سلطة بشرية نفما للحاكم فيهم ، ويورد الرق مثلاً ، ويقوم طرازه المعتاد في التعليل على تقرير الحق بالواقع<sup>(١)</sup> دائماً ، أجل ، يمكن اتخاذ منهج أكثر منه منطقاً ، ولكن لا شيء يكون للطفلة أكثر منه ملامحة .

وعند غروسيوس أن من المشكوك فيه ، إذن ، كون الجنس البشري تابعاً لثة من الناس ، أو كون هؤلاء ثلاثة من الناس تابعين للجنس البشري ، ويبعدون في جميع كتاباته متنه إلى الرأي الأول ، وهذا هو شعور هوبز أيضاً ، وهكذا يكون النوع البشري مقسمًا إلى قطعان من حيوان فيكون لكل قطيع منها سائمه الذي يرعاه ليتلتهمه .

وبما أن الراعي أعلى من قطيقه طبيعة فإن رعاة الناس ، الذين هم رؤساء لهم ، أعلى من شعوبهم طبيعة ، وهكذا كان يرى الإمبراطور كلينغولا على رواية فيلون ، مستنبطاً من هذا القياس أن الملوك كانوا آلة أو أن الشعوب كانت حيوانات .

ويتفق كلينغولا هو وهو بز وغر وسيوس في الاستدلال ، وكان أرسسطو قد قال قبلهم جميعاً إن الناس ليسوا متساوين بحكم الطبيعة ، وإنما يولد بعضهم للعبودية ويولد الآخرون للسيطرة .

وكان أرسسطو على حق لو لم يتخذ المعلول محل العلة ، فلا شيء أكثر صحة من كون الإنسان الذي يولد عبداً يولد للعبودية ، وينحصر العبد كل

(١) ليست المباحث العلمية في الحقوق العامة غير تاريخ المساوى السابقة غالباً ، وليس الجدوى دراستها العميقه غير وقع لافاع فيه ، (رسالة مخطوطة عن مصالح فرنسه مع جيرانها للمركيز داربنسون ، طبع راي بأمستردام) ، وهذا ما منعه غروسيوس تماماً .

شيء يباشرون حتى الرغبة في الخروج منه ، وهم يحبون عبوديتهم كما كان رفقاء أوليس يحبون وحشيتهم<sup>(١)</sup> ، وإذا وجد عبيد عن طبيعة ، إذن ، فذلك لما كان من وجود عبيد ضد الطبيعة ، فالقوله صنعت العبيد الأولين والذلة أدامتهم .

ولم أقل شيئاً عن الملك آدم ، ولا عن العاھل نوح ، بجانب الملك العظاء الثلاثة الذين اقتسموا العالم فيما بينهم كا صنع أولاد ساتورن الذين ظنوا أنهم معروفون ، وأرجو أن أقنع بهذا الاعتدال ، وذلك بما أنتي سليل أحد هؤلاء الأمراء رأساً ، سليل الفرع الأسن على ما يحمل ، فكيف أغير أنتي لا أكون الملك الشرعي للجنس البشري بالبحث في الوثائق ؟ ومما يكمن من أمر فإنه لا يمكن أن يُنكِر أن آدم كان ملك العالم كما كان روينسون ملك جزيرته ما بيقي ساكنه الوحيد ، وكل ما هو سائع في هذه الإمبراطورية هو أن الملك المطمئن إلى عرشه لم يكن ليخشى ترددأ ولا حرباً ولا مؤمررين .

---

(١) انظر إلى رسالة بلوتارك الصغيرة التي عنوانها « لستعمل البهائم العقل » .

### الفصل الثالث

## حقُّ الأقوى

لا يكون الأقوى قوياً بما فيه الكفاية ، مطلقاً ، حتى يكون سيداً دائماً ، ما لم يحول قوته إلى حقٍّ وطاعته إلى واجب ، ومن ثم كان حقُّ الأقوى ، هذا الحقُّ الذي يُنْتَقِل بسُخْرِيَّة ظاهراً والذى يُوضَع كبداً حقيقةً ، ولكن أليس علينا أن نُوضِّح هذه الكلمة ؟ إن القوة طاقةٌ فزيوية ، ولا أرى أىًّا أدَبٌ يُمْكِن أن ينشأ عن معلولاتها ، والإذعانُ للقوة هو عملٌ ضرورةٌ ، لا عَمَلٌ إِرَادَة ، وهو أثرٌ حَدَرَ غالباً ، وما المَفْنى الذي يُحْمَل به هذا على الواجب ؟

ولنفترض هذا الحقُّ المزعوم هُنْيَهَةً ، فما قول إله لا ينشأ عنه غير هُرَاءٍ يتعدَّر تفسيره ، وذلك إذا كانت القوةُ هي التي تَصْنَع الحقَّ فإن المعلول يتغير بتغيير العلة ، وتَخَافُ الأولى في حَقَّها كلُّ قوَّةٍ تَقْهِرُها ، ومتى أُمْكِن العصيان بلا عِقابٍ صار العصيان شرعاً ، وبما أن الحقَّ يكون بجانب الأقوى دائماً فإن الأمر الوحيد الذي يُهُم هو أن يُسَار بما يُصَارُ به الأقوى ، ولكن ما الحقُّ الذي يزول بانقطاع القوة ؟ وإذا ما لَزِمت الطاعةُ قهراً لم تكن هنالك ضرورةٌ إليها عن واجب ، وإذا عَدْنَا غير مُكْرَهِين على الطاعة عَدْنَا غير محولين عليها ، ولِذَا تَرَى أن كلة « الحقُّ » هذه لا تُضِيفُ إلى القوة شيئاً . ولذا فهي لا معنى لها هنا أبداً .

وأطليعوا السلطاتِ ، فإذا كان معنى هذا : أذعنوا للقوة ، فالمبدأ صالحُ ، ولكنه هادرٌ ، أجبتُ بأنه لا يُنْفَضُ مطلقاً ، وأعترفُ بأن كلَّ سلطان يأتي من الرَّبِّ ، غير أنَّ كُلَّ مرضٍ يأتي منه أيضاً ، وهل يُقصَدُ بهذا حَظْرُ دعوة الطيب؟ وإذا ما فاجئني قاطعٌ طريقَ في زاوية من غابة وجَبَ علىَّ أنْ أُعْطِيَ كيسِي قسراً ، ولكنَّ هل أَكون مُلزَماً بِجَدَانَا بِأنْ أُعْطِيَه إِيَاه إِذا كُنْتُ قادرًا علىَ منعه منه؟ وذلك لأنَّ السلاح الذي يَحْمِلُه هو سلطةُ أيضًا .

ولنعترفُ ، إذنْ ، بأنَّ القوة لا تَخْلُقُ الحقَّ ، وبأتنا غيرُ مُلزَمين بغيرِ الطاعة لِلسلطات الشرعية ، وهكذا فإنَّ مسئلتي الأولى تَرْجِع دائماً .

## الفصل الرابع

### ال العبودية

بما أنه ليس لإنسانٍ سلطانٌ طبيعيٌ على مثيله ، وبما أن القوة لا تُوجب أىًّا حقًّا ، فإن المهد نظرً أساساً لكلٌّ سلطانٌ شرعيٌ بين الناس . ومن قول غروسيوس أن الفرد إذا كان يستطيع بيع حريته فيصبح عبداً سيداً فلماذا لا يستطيع شعبٌ أن يبيع حريته ويُصبح تابعاً لملك؟ توجد كلامات كثيرة مبهمة في ذلك تحتاج إلى إيضاح ، ولكن لنقف عند كلمة « البيع » ، فالبيع هو الشرى أو المنح ، والواقع أن الإنسان الذي يجعل نفسه عبداً آخر لا يمتلك نفسه ، وإنما يبيع نفسه نيلًا لمعاشه ، ولكن ليَّم يَبْيَع شعبٌ نفسه؟ إن من المستبعد أن يجْهَز للملك رعاياه بمعاشهم مع أنه ينال معاشة منهم ، ولا يقنع الملك بالقليل كما يرى رابنه ، والرعايا يَمْنَحُون أشخاصهم ، إذن ، على أن يأخذ الملك أموالهم أيضاً ، ولا أرى ما يَبْقَى لهم للحفظ .

وقد يقال إن المستبد يَضْمن السكون المدى لرعاياه ، وليكن ذلك ، ولكن ما يَكْسِبون من ذلك إذا كانوا يُكَدَّرون بالحروب التي يَسُوقُهم إليها طُمُوحه وبطشه الذي لا يُشَجِّع وبيظالم عماله أكثر مما بتَفَرَّقُهم؟ وما يَكْسِبون من ذلك إذا كان هذا السكون من بُؤْسهم؟ وقد تُقْضَى حياة سكونٍ في السجون المظلمة أيضاً ، ولكن أى كفى هذا جعلها أماكن

طيبة للعيش فيها؟ وكان الأغارقة الذين حُسُوا في غار سِكْلُوب يعيشون ساكنين ، ولكن مع انتظارهم أن يُفتوّسوا بِدَوْرِهِم .  
 والقول إن الإنسان يُعطى نفسه متبرّعاً حالاً لا يمكن تصوّره ، وعندئذ مثل هذا باطل غير شرعي ، ولا يصدر هذا العقد عن رشيد ، وقول ذلك عن شعبٍ يفترض جنون هذا الشعب ، والجنون لا يوجد حقاً .  
 وإذا ما استطاع كل واحد أن يبيع نفسه فإنه لا يقدر على بَيْع أولاده ، فهو لاه الأولاد يُولَدون أنساناً وأحراراً ، وتكون حريةهم خاصة بهم ، فلا يستطيع أحد غيرهم أن يتصرف فيها ، وينكِن أباهم ، قبل أن يَنْلُغوا سِنَ الرُّشد ، أن يَضْع شروطاً لحفظهم وسعادتهم ، لأنَّ يَهْبِهِم هَبَةً مطلقة لا رَجْعَةَ فيها ، وذلك لأن هذه الْهَبَةَ مُخالفة لمقاصد الطبيعة وتجاوز حقوق الأُبُوة ، ولذا يقتضي تحول الحكومة المُرادية إلى حكومة شرعية أن يكون الشعب في كل جيل حَكَماً في قبولها أو رفضها ، ولكن هذه الحكومة تَعُودُ غيرَ مراديتها إذ ذلك .

وتَنْزَلُ الإنسان عن حريته يعني تنزلاً عن صفة الإنسان فيه وتنزلاً عن الحقوق الإنسانية ، وعن واجباتها أيضاً ، ولا تعويض يُنكِنُ لمن يتَنَزَّل عن كل شيء ، وتَنْزَلُ كهذا يناقض طبيعة الإنسان ، وزَنْزعُ كل حرية من إرادة الإنسان هو زَنْزعُ كل أدبٍ من أعماله ، ثم إن من المهد الباطلة المتناقضة اشتراط سلطانٍ مطلقٍ من ناحية وطاعة لا حد لها من ناحية أخرى ، أليس من الواضح أننا غير مُلزمين

بشيء نحو شخص يتحقق لنا أن نطالبه بكل شيء؟ أليس هذا الشرط وحده يتضمن بطلان العقد عند عدم وجود بدل أو معايير؟ وأئـى حق يكون لمبدي تجاهى ما دام كلـ ما عنده خاصـ بي ، وما دام حقـ هذا تجاه نفسي كلـ لا معنى لها مطلقاً عن كون حقـ عبدى هوـى ؟

ويستنبط غروسيوس وأخرون من الحرب مصدر آخر لحق العبودية المزعوم ، فيما أن للغائب عندهم حقـ قتل الغلوب فإنه يمكن المغلوبـ هذا أن يشتريـ حياته على حساب حريةـه ، ويكون هذا العهدـ أكثر المهدـ شرعيةـ لقيامـه على نفعـ الطرفـين .

بيـدـ أنـ من الواضحـ عدمـ صدورـ حقـ قتلـ المـغلوبـينـ المـزعـومـ هذاـ عنـ حالـ الحـربـ قـطـماـ ، وهـذاـ وـحدـهـ لاـ تـجدـ بينـ النـاسـ ، الذينـ يـعيشـونـ علىـ استقلـالـهمـ الفـطـرـيـ ، أـيـةـ عـلاـقـةـ ثـابـتـةـ باـ فـيهـ الـكـفـاـيـةـ يـكـوـنـونـ بهاـ فيـ حالـ السـلـمـ وـحالـ الحـربـ ، فلاـ يـكـوـنـ بـعـضـهـمـ عـدوـاـ لـبعـضـ بـحـكمـ الطـبـيعـةـ ، وـعـلاـقـةـ الأـشـيـاءـ بـعـضـهاـ بـعـضـ ، لـعـلاـقـةـ النـاسـ ، هـىـ التـىـ تـوجـبـ الحـربـ ، وـلـاـ يـمـكـنـ حالـ الحـربـ أـنـ تـنـشـأـ عـنـ الصـلـاتـ الشـخـصـيـةـ ، بلـ تـنـشـأـ عـنـ الصـلـاتـ الـحـقـيقـيـةـ فقطـ ، وـلـاـ يـمـكـنـ الحـربـ الـخـاصـةـ أوـ حـربـ الإـنـسـانـ للـإـنـسـانـ أـنـ تـكـوـنـ فـيـ الـحـالـ الطـبـيـعـيـ حيثـ لـاـ يـوـجـدـ مـلـكـ ثـابـتـ مـطلـقاـ ، وـلـاـ فـيـ الـحـالـ الـاجـتمـاعـيـ حيثـ يـكـوـنـ الجـيـعـ تـحـتـ سـلـطـانـ القـواـيـنـ .

وـتـمـدـ المناـزـعـاتـ الـخـاصـةـ وـالـمـبارـزـاتـ وـالـمـارـعـاتـ أـفـعالـاـ لـاـ تـأـلـفـ مـنـهاـ مـهـنةـ مـطلـقاـ ، وـإـذـ نـظـرـتـ إـلـىـ الـحـربـ الـخـاصـةـ الـتـىـ أـبـاحـتـهاـ نـظـامـاتـ مـلـكـ فـرـنـسـةـ ، لـوـيـسـ التـاسـعـ ، وـمـنـعـهاـ السـلـامـ الإـلهـيـ ، وـجـدـتـهاـ مـنـ سـوـهـ اـسـتعـالـ الـحـكـوـمـةـ

الإقطاعية ، هذا النظام المضاد للصواب إذا ما وجد ، والمخالف لمبادئ الحقوق الطبيعية وكل سياسة صالحة .

وليست الحرب ، إذن ، صلة إنسان بـإنسان ، بل صلة دولة بـدولة ، أى صلة لا يكون بعض الناس فيها أعداء لبعض إلّا عرضاً ، وذلك كجند ، لا كأناس مطلقاً ، ولا كمواطنين<sup>(١)</sup> أيضاً ، وذلك كحّامة الوطن ، لا كأعضاء له مطلقاً ، ثم إن كلّ دولة لا يمكن أن يكون لها من الأعداء غير دول أخرى ، لأنّاس ، لـما لا يمكن أن يقرّ بين مختلف الطيّاب أية علاقة حقيقة .

ثم إن هذا المبدأ يلائم جميع القواعد المقررة في جميع الأزمات وتعامل جميع الأمم المتقدمة الدائم ، وشهر الحرب أقلّ إنذاراً إلى الدول مما إلى رعاياها ، وليس الأجنبي الذي يسرق ، أو يقتل ، أو يعتقل ، الرعايا من غير شهـر الحرب على الأمير عدوّاً ، بل قاطع طريق ، سواه أكان ذلك الأجنبي ملكاً أم فرداً أم شعباً ، حتى إن الأمير المنصيف يستولي في بلاد العدوّ ، حين الحرب ، على كلّ ما هو خاص بالجمهور ، ولكن مع احترام شخص

(١) بلغ الرومان الذين هم أكثر فهماً لحقوق الحرب واحتراماً لها من جميع أمم الأرض من الوساوس من هذه الناحية ما لم يؤذن للمواطن معه في الخدمة كقطع من غير أن يعادل معه صراحة ضد العدوّ ، ولا سيما هذا العدو أو ذلك العدو ، ولما أعيد تنظيم الكتيبة التي كان يقوم فيها كاتون الابن بالخدمة بقيادة بوبيليوس كتب كاتون الأب إلى بوبيليوس هذا يطلب منه ، عند رغبته في دوام ابنه على الخدمة بقيادته ، أن يؤوي ابنه أمامه قسماً عسكرياً جديداً كما يجب ، لأنّه عاد لا يستطيع حل السلاح ضد العدو ما دام القسم الأول قد نسخ ، وقد كتب كاتون هذا إلى ابنه يحذر من الاشتراك في المعركة قبل تأدية هذا القسم الجديد ، وأعلم أنه سيعرض على بمحار كلوزيوم وغيره من المحادث الخاصة ، غير أنّه أشتمد بقوانين وعادات ، والرومأن أقل من يخالف قوانينهم في الغالب ، ولم يوجد عند غيرهم مثل تلك القوانين الرائعة .

الأفراد وأموالهم ومع احترام الحقوق التي قامت عليها حقوقه ، وبما أن غاية الحرب هي تقويض دولة العدو فإن من الحق قتل حاتمها ماداموا حاملين سلاحاً ، فإذا ما وضعوا هذا السلاح وسلموا أنفسهم عادوا لا يكونون أعداء أو أداة للعدو ، بل صاروا أنساناً فقط ، وأصبح لا يكون لأحد حق في تنزع حياتهم ، ومن الممكن أحياناً قتل الدولة من غير قتل أحدٍ من أعضائها ، والواقع أن الحرب لا تمنح حقاً غير ضروري للبالغ غايتها ، وليس هذه مبادئ غروسيوس ، ولم تقم على براهن الشعراء ، وإنما تُشتق من طبيعة الأمور ، و تستند إلى العقل .

وليس للفتح أساس غير قانون الأقوى ، وإذا كانت الحرب لا تمنح الغالب حق قتل الشعوب المغلوبة مطلقاً فإن هذا الحق الذي ليس له لا يمكن أن يُقيّم حق استعبادها ، ولا يتحقق قتل العدو إلا عند تَعْذُّر استرقاقه ، وحق استرقاقه لا يأتي ، إذن ، من حق قتله ، وتمد ، إذن ، مبادلة جائزة تلك التي يُحمل بها على اشتراك حياته بجريته مع أنه لا حق الغالب على الحياة ، أليس من الواضح أنه يُوقع ضمن دائرة مَعِيَّنة بإقامة حق الحياة والموت على حق الاسترقاق وبإقامة حق الاسترقاق على حق الحياة والموت ؟

حتى إنني أقول ، عند افتراض هذا الحق المائل في قتل الجميع ، إن العبد الذي مُلِك في الحرب ، أو الشعب المقبور ، غير ملزم نحو مولاه بغير الطاعة ما أُكْرِه عليها ، والغالب ، إذ يأخذ منه ما يُعَدِّ حياته ، لا يكون قد مَنَّ عليه بها مطلقاً ، أى إنه يكون قد قتله قتلاً مُجَدِّياً بدلاً من قتله

على غير جَدْوِي ، وَبَعْدَ ، إِذْنَ ، تَنِّيهُ عَلَيْهِ سُلْطَانًا مُضَافًا إِلَى سُلْطَانِ الْحَرْب ، فَتَظَلُّ حَالُ الْحَرْب قَائِمًا بَيْنَهُمَا كَمَا فِي الْمَاضِي ، وَتَكُونُ صَلَةُ كُلِّهِمَا بِالْآخِرِ مَعْلُولًا لَهَا ، وَلَا يَفْتَرَضُ اسْتِعْمَالُ حَقِّ الْحَرْب أَيْهَا مَعاهِدَةُ سَلْمٍ ، أَجْلٍ ، قَدْ وُضِعَ عَهْدٌ ، غَيْرُ أَنْ هَذَا الْعَهْد يَفْتَرَضُ دَوَامَ حَالِ الْحَرْب مَعَ بُعْدِهِ مِنَ الْقَضَاءِ عَلَيْهَا .

وَهَكُذا ، مِهْمَا تَكُونُ الْجَمْهُورَةُ الَّتِي يُنْظَرُ مِنْهَا إِلَى الْأَمْوَارِ ، يَكُونُ حَقُّ الْاِسْتِرْفَاقِ باطِلًا ، لَا لِأَنَّهُ غَيْرُ شَرِعيٍّ فَقَطْ ، بَلْ لِأَنَّهُ مُخَالِفٌ لِلْعُقْلِ خَالِيٌّ مِنْ كُلِّ مَعَنِّيٍّ أَيْضًا ، فَكَلِمَتَا الْاسْتِبْدَادِ وَالْحَقِّ مُتَنَافِضَتَانِ ، مُتَنَافِيَتَانِ مُبَادِلَةً ، وَمِنْ الْحَاجَةِ أَنْ يَقُولَ رَجُلٌ لِرَجُلٍ أَوْ لِشَعْبٍ : أَضَصَّ مَعَكَ عَهْدًا يَجْعَلُ كُلَّ غُرْمٍ عَلَيْكَ وَكُلَّ غُرْمٍ لَيْ ، وَأَرَاعَيْ هَذَا الْعَهْدَ مَا رَاقَنِي وَتُرَاعِيْهِ مَا رَاقَنِي .

## الفصل الخامس

### يحب الرجوع إلى أول عهده دائمًا

إذا منَحْتُ جَمِيعَ مَا كُنْتُ قدْ مَنَعْتُ لَمْ يَتَرَجَّحْ أَحَبَّ الْأَسْبَادَ ،  
وَيَكُونُ ، فِي كُلِّ وَقْتٍ ، فَرْقٌ عَظِيمٌ بَيْنِ إِخْضَاعِ جَمِيعِ إِدَارَةِ مَجَمِعٍ ،  
وَإِذَا مَا اسْتَعْبَدَ أَنَّاسٌ مُتَفَرِّقُونَ مِنْ قَبْلِ وَاحِدٍ بِالْتَّابِعِ ، مِمَّا كَانَ عَدُوهُمْ ،  
لَمْ أَرَ هَنالِكَ غَيْرَ سِيدٍ وَعَبِيدٍ ، لَا شَعِيبًا وَرَئِيسًا ، وَذَلِكَ كَمَا لوْ كُنْتَ  
أَرِي تَكْتُلَّاً ، لَا شَرْكَةً ، فَلَا يَوْجَدُ هَنالِكَ نَفْعٌ عَامٌ لَا هَيْثَةٌ سِيَاسِيَّةٌ ،  
وَلَا يَعْدُ ذَلِكَ الرَّجُلُ كُونَهُ فَرْدًا دَائِمًا لَوْ اسْتَعْبَدَ نَصْفَ الْعَالَمَ ، وَلَيْسَ  
مَصْلِحَتُهُ غَيْرَ مَصْلِحَةٍ خَاصَّةٍ عِنْدِ فَصْلِهَا عَنْ مَصْلِحَةِ الْآخَرِينَ ، فَإِذَا مَا هَلَكَ  
ذَلِكَ الرَّجُلُ ظَلَّتْ إِمْپَراطُورِيَّتُهُ مُتَفَرِّقةً بِلَا ارْتِبَاطٍ ، وَذَلِكَ كَالْبُلُوْطَةُ الَّتِي  
تَتَحَلُّ وَتَتَحُولُ إِلَى رُكَامٍ رَمَادٍ بَعْدَ أَنْ تُخْرِقَهَا النَّارُ .

وَالشَّعَبُ ، عِنْدَ غُرُوسِيُّوسَ ، يُسْتَطِيعُ أَنْ يَهَبَ نَفْسَهُ لِلْمِلِكِ ، وَالشَّعَبُ ،  
عِنْدَ غُرُوسِيُّوسَ ، إِذْنُ ، شَعْبٌ قَبْلَ أَنْ يَهَبَ نَفْسَهُ لِلْمِلِكِ ، وَهَذِهِ الْهَبَّةُ  
نَفْسُهَا عَقْدٌ مَدْنِيٌّ يَنْطُوِي عَلَى تَشَارِيْعٍ عَامٍ ، وَلِنَدَا يَصْلُحُ دَرْسٌ الْعَقْدُ الَّذِي  
يَكُونُ بِهِ الشَّعَبُ شَعِيبًا قَبْلَ دَرْسِ الْعَقْدِ الَّذِي يَخْتَارُ بِهِ الشَّعَبُ مَلِكًا ، وَعِنْ  
أَنْ ذَلِكَ الْعَقْدُ أَقْدَمُ مِنَ الْآخَرِ بِحُكْمِ الضرُورَةِ فَإِنَّهُ أَسَاسُ الْجَمَعِ  
الْحَقِيقِيُّ .

والواقع أنه إذا لم يوجد عهد سابق فain يكون ، عند عدم الإجماع في الانتخاب ، إلزام الأقلية بالحضور لاختيار الأكثريّة ؟ ومن أين يحق للمئة الذين يرغبون في سيد أن يصوّتوا عن العشرة الذين لا يريدونه مطلقاً ؟ وهل قانون أكثريّة الأصوات أمر قرّد بهم فيفرض الإجماع لمرة واحدة على الأقل ؟

## الفصل السادس

### الميثاق الاجتماعي

أفترض انتهاء الناس إلى النقطة التي تغلبت عندها الموافق الضاربة بسلامتهم في الحال الطبيعية ، وذلك عن مقاومة فيها ، على القوى التي يمكن كل فرد أن يستعملها للبقاء في هذه الحال ، وهنالك لم تقدر هذه الحال الابتدائية على الدوام ، وكان الملاك نصيب الجنس البشري إذا لم يغير طراز حياته .

والواقع أن الناس ، إذ كانوا لا يستطيعون إنتاج قوى جديدة ، بل توحيد القوى القائمة وتجيئها ، عاد لا يكون لديهم وسائل للبقاء غير تأليفهم ، بالتكلل ، مقداراً من القوى يمكنه أن يتغلب على المقاومة وتحريك هذه القوى بمحرك واحد وتسيرها متوافقة .

وما كان هذا المقدار من القوى لينشأ إلاً باتفاق أناس كثرين ، ولكن بما أن قوة كل إنسان وحرি�ته كانتا أول الوسائل لسلامته فكيف يزهنهما من غير أن يضر نفسه ويهمل ما يجب من العناية بشخصه ؟ إذا ما ردت هذه المعضلة إلى موضوع أمنكن أن يعبر عنها بالكلمات الآتية وهي : «إيجاد شكل لشركة تجبر ، وتحمي ، بجميع القوة المشتركة شخص كل مشترك وأمواله ، وإطاعة كل واحد نفسه فقط وبقاوه حراً كما في

الماضى مع اتحاده بالجُمُوع » ، فهذه هي المُعْضِلَة الأساسية التي تُحلُّ بالعقد الاجتماعي .

وشروط هذا العقد هي من التحديد بطبيعته ما يجعلها أقلًّا تبديل باطلة غير ذات عمل ، وهى ، على ما يحتمل من أنه لم يُنطَق بها صراحةً قط ، واحدةٌ في كلٍّ مكان ، مُسْلِمٌ مُعْرَفٌ بها ضمناً في كلٍّ مكان ، فإذا ما نَصَّتِ الميثاق الاجتماعي استرجع كلٌّ واحدٌ حقوقه الأولى واستردَّ حرفيته الطبيعية التي عَدَلَ عنها في سبيل الحرية العَمَدِيَّة الضائعة .

ويردُّ جميع هذه الشروط ، المفهومَة حَقَّاً ، إلى شرط واحد ، وهو بيع كلٌّ مشترِكٌ مع جميع حقوقه من المجتمع بأشره بيعاً شاملًا ، وذلك ، أولاًً ، أن الشرط متساويٌ نحو الجميع ما وَهَبَ كلٌّ واحدٌ نفسه بأشرها ، وأنه لا مصلحة لأحدٍ في جعل الشرط ثقيلاً على الآخرين ما كان الشرط متبايناً نحو الجميع .

ثم بما أن البيع وقع بلا تحفظ فإن الاتحاد يكون على ما يُمْكِن من الكمال ، ولا يَنْقِي لمشترِكٍ ما يَدَعِيه ، وذلك لأنه إذا ما يَقِيَ للأفراد بعض الحقوق ، فيما أنه لا يكون هنالك أىٌ رئيسٌ عامٌ يَقْدِرُ على الفصل بينهم وبين الجُمُور ، وبما أن كلَّ واحدٍ يكون قاضيَ نفسه الخاصَّ من بعض الوجوه ، لم يُلْبِثَ كلٌّ واحدٌ أن ينتohl هذه الصفة في جميع الأحوال ، وهكذا تظلُّ الحالُ الطبيعية باقيةً ، وتُصبح الشركة طاغيةً أو لاغيةً بحكمِ الضرورة .

ثم بما أن كلَّ واحدٍ لا يَهَبُ نفسه لأحدٍ بغيرها للجميع ، وبما أنه

لا يوجد مشترك لا يكتسب عين الحق الذي تنزل له عنه ، فإنه يظفر بما يغدوه جميعاً ما يفقد ويزاده قوته لحفظ ما يكون له .  
وإذا ما أقصى عن الميثاق الاجتماعي ، إذن ، ما ليس من جوهره حصر في الكلمات الآتية ، وهي : « يضم كل واحد منا شخصه وجميع قوته شركة تحت إدارة العامة ، ونحن نتكلّم ، ككيثة ، كلّ عضو كجزء خفيٍّ من المجموع » .

والآن ، يؤدى عقد الشركة هذا إلى هيئة معنوية آلية مؤلفة من أعضاء بقدر أصوات المجلس ، وذلك بدلاً من الشخصية الخاصة لكلٌّ متعاقد ، ومن ذلك العقد تناول هذه الهيئة وحدتها وذاتها المشتركة وحياتها وإرادتها ، وكان يطلق اسم « المدينة »<sup>(١)</sup> على هذا الشخص العام الذي يؤلف ، على هذا الوجه ، من اتحاد جميع الآخرين ، فيسمى اليوم « جمهورية » أو « هيئة سياسية » ، وهي ما يسميه أعضاؤها « دولة » إذا كانت منفلعة و « سيداً » إذا كانت فاعلة

(١) ضاع معنى هذه الكلمة الحقيقي في الأزمة الحديثة شيئاً تاماً تقريباً ، فيطلق معظم الناس المصر على المدينة ، والبرجوازى على ابن المدينة (المواطن) ، ولا يعلم هؤلاء أن المصر ينبع من البيوت ، وأن المدينة ترتفع من أبنائها (الموطنين) ، وقد يدعى دفع القرطاجيون ثمن هذا الخطأ غالياً ، ولم أقل ، فقط ، إطلاق اسم أبناء المدينة (الموطنين) على رعايا أي أمير كان ، حتى لدى المقدونيين القدماء ، ولدى الإنكليز المعاصرين ، مع أنهم أقرب إلى الحرية من غيرهم ، والفرنسيون ، فقط ، هم الذين يتعلّقون ، مع إيلاف ، اسم أبناء المدينة (الموطنين) ، وذلك لعدم وجود أية فكرة حقيقة لديهم حول معناها كما يرى هذا من معاجمهم ، وإنما لوقعها في جرم الاعتداء على ول الأمر باغتصابها ، ولما أراد بودان أن يتكلم عن مواطنينا وبرجوازيتنا افترض خطأ كبيراً باتخاذ إحدى الطبقتين في مكان الأخرى ، ولم يجد الخطأ سبيلاً إلى مسيو دلنبر ، ففي رسالته عن جنيف ، ماز الطبقات الأربع (حتى الطبقات الخمس عادةً الأجنبية) التي تسكن مدینتنا ، والتي ترتفع الجمهورية من اثنين منها ، ولا أعرف مؤلفاً فرنسيّاً آخر أدرك المعنى الحقيقي لكلمة ابن المدينة (المواطن) .

و « سلطاناً » إذا ما قيست بأمثالها ، وأما المشترِكون فإن اسم « الشعب » هو الذي يَحْمِلُونه أليياً ، ويُسَمُّون « مواطنين » على الخصوص ، كشتريken في السلطة ذات السيادة ، ويُسَمُّون « رعايا » عن خضوع لقوانين الدولة ، غير أن بعض هذه الألفاظ يختلط بعض في الفالب ويُتَّخَذُ أحدها للتعبير عن آخر ، فيكفي أن يُعرَف تمييز بعضها من بعض عند استعمالها مضبوطة تماماً .

## الفصل السادس

### السيد

يرى بهذه الصيغة اشتغال عقد الشركة على التزامٍ متبادل بين ألمهور والأفراد وكون كلٌّ فردٌ متعاقدٌ مع نفسه ملزماً بعلاقتين ، وذلك : كعضوٍ للسيد نحو الأفراد ، وكعضوٍ للدولة نحو السيد ، بيدَ أنه لا يمكن أن يطبقَ هنا مبدأ الحقوق المدنية القائلُ إن الإنسان غير ملزم بالعبود التي اتخذها مع نفسه ، وذلك لوجود فرقٍ بين التزامِ الإنسانِ نحو نفسه والتزامه نحو مجموعٍ يعدُّ جزءاً منه .

ويجب أن يلاحظَ ، أيضاً ، أن الشورى العامة التي يمكن أن تلزم جميع الرعایا نحو « السيد » ، وذلك من حيث الناحيتان المختلفةان اللتان يُنظر بها إلى كلٍّ من أولئك ، لا يمكن أن تلزم « السيد » نحو نفسه للسبب المعاكس ، ومن ثم فإن ما يخالف طبيعة الهيئة السياسية أن يلزم « السيد » نفسه بقانون لا يستطيع نقضه ، وهو إذ لا يستطيع أن يُنظر إلى نفسه إلَّا من ناحية واحدة فقط فإنه يكون ، هنالك ، في وضعِ الفرد المتعاقد مع نفسه ، وبهذا يرى عدم وجودِ ، عدم إمكانِ وجودِ ، أي قانونٍ أساسٍ ملزماً لهيئة الشعب ، ولو كان العقد الاجتماعي ، وهذا لا يعني عدمَ قدرة هذه الهيئة على إلزام نفسها نحو الآخرين فيما لا ينقضُ ذلك

المقدَّ مطلقاً ، وذلك لأنَّها تُنْدُو شخصاً بسيطاً ، تُنْدُو فرداً ، تجاه الغريب عنها . ولكنْ بما أنَّ الهيئة السياسية ، أو السيد ، لا ينال كيائاه إلَّا من قُدْس العقد فإنه لا يستطيع أن يُلْزِم نفسه ، حتى نحو الآخر ، بشيء ينقض هذا العقد الأولى ، وذلك كأنْ يبيع جزءاً من نفسه أو أنْ يخضم لسيد آخر ، وَنَقْضُ العهد الذي وُجِد بسببه يَعْنِي تلاشى نفسه ، ومن لا يكون شيئاً لا يُذْتَح شيئاً .

وإذا ما تمَّ اجتماع هذا الجمهور كهيئة على هذا الوجه لم يُمْكِن إساءة أحد الأعضاء من غير إيذاء الهيئة ، وإساءة الهيئة من غير إيذاء الأعضاء ، وهكذا فإنَّ الواجب والمصلحة يُلْزِمان الفريقين المتعاقدين بالتساوي ، على التعاون مبادلةً ، فعلى الناس أنفسهم أن يجمعوا جميع المنافع المتصلة بتلك الناحية تحت هذه الناحية المزدوجة .

والواقع أنَّ السيد إذ لم يَتَكَوَّنْ من غير أفراد يُؤَلِّفُ منهم فإنه لا يكون لديه ، فإنه لا يُمْكِن أن يكون لديه ، مصلحة مخالفة مصلحتهم ، ومن ثمَّ لا يحتاج الساطانُ السيدُ ، مطلقاً ، إلى ضامنٍ تجاه الرعية ، وذلك لأنَّ من الحال أنَّ تريد الهيئة إيقاع الضرر بجميع أعضائها ، وسترى ، فيما بعد ، أنَّ الهيئة لا تستطيع الإضرار بأحدٍ على انفراد ، فالسيد ، بما قد كان فقط ، هو ما يجب أن يكون عليه دائماً .

وليس ذلك أمرَ الرعایا تجاه «السيد» الذي لا يكون لديه ، على الرغم من المصلحة المشتركة ، ما يَحْمِلُ على قيامهم بتعويذاتهم ما لم يَجِدُ وسائلَ تَضْمَنْ ولا لهم له .

والحق أن كلَّ فردٍ يُمْكِنُه ، كإنسانٍ ، أن يكون ذا إرادة خاصة معاكسة ، أو مبادلة ، للإرادة العامة التي يَمْلِكُها كمواطن ، وُمْكِن مصلحته الخاصة أن تخاطبه بما يخالف المصلحة المشتركة ، وُمْكِن كيأنه المطلق ، والمستقل بحكم الطبيعة ، أن يَحْمِلَه على مواجهة ما يجب عليه تجاه الباущ المشتركة كضرريةٍ مجانيةٍ يَكُون ضياعها أقلَّ ضرراً بالآخرين من تَقْلِيَّ دفعها عليه ، وهو ، عند النظر إلى الشخص المعنوي الذي تتَّالف منه الدولة ككائنٍ اعتباري ، لأنَّه غيرُ إنسان ، يتمتع بحقوق المواطن من غير أن يريد القيام بواجبات التابع ، فالاستمرار على هذا الحُنْفِ يوجِب هلاك الهيئة السياسية .

والميثاقُ الاجتماعيُّ ، لكيلا يكونَ صيغةً فارغةً إذَنْ ، يشتملُ ضمناً على ذلك المهد الذي يُمْكِنُه وحده أن يَمْنَح الآخرين قوَّةً ، فكلُّ من يأبى الخضوع للإرادة العامة يُكْرِهُ عليه من قِبَلِ الهيئة باشرِها ، وهذا لا يَعْنِي غيرَ إزامه بأن يكون حُرّاً ، وذلك أنَّ هذا الشرط إذ يُعطِي كلَّ مواطن للوطن يَضْمِنه من كلَّ خضوع شخصيٍّ ، وأنَّ هذا الشرط ينطوي على مفتاح إدارة الآلة السياسية ، وأنَّه وحده يَجْعَل العهود المدنية شرعيةً ، هذه العهود التي تكون بغیر هذا متعددةً جائزةً عُرضة لأعظم المساوى .

## الفصل الثامن

### الحال المدنية

أدى الانتقال من الحال الطبيعية إلى الحال المدنية إلى تغييرٍ في الإنسان جديرٍ بالذكر كثيراً ، وذلك بإحلاله العدل محلَّ الغريزة في سيره وبنحوه أفعاله أدباً كان يُفوزُ بها سابقاً ، وهناك ، فقط ، إذ عَقَب صوتُ الواجب الصولة الطبيعية ، وعَقَب الحق الشهوة ، رأى الإنسان ، الذي لم يَنْظُرْ غيرَ نفسه حتى ذلك الحين ، اضطراره إلى السير على مبادئ أخرى ، وإلى مشاورة عقله قبل الإصغاء إلى أهوائه ، وهو ، مع حرماته نفَّه في هذه الحال منافعَ كثيرةً ينالها من الطبيعة ، يَنْلُغُ من كُسب ما هو عظيم منها ، وَتَبَلُّغُ أهلياته من الممارسة والنموّ ، وأفكاره من الاتساع ، ومشاعره من الشرف ، وروحه من السموّ ، ما إذا لم يُحِطْه معه سوء استعمال هذه الحال الجديدة في الغالب إلى ما تحت الحال التي خَرَجَ منها وجَب عليه أن يارِك ، بلا انقطاع ، تلك السُّوئيَّة السعيدة التي انتزعته من ذلك إلى الأبد والتي جَعَلَتْ موجوداً ذكياً وإنساناً من حيوانٍ أُرْمَعَنَ قليلِ العقل . ولنحوٌ جميعَ هذا الحساب إلى حدودٍ يسهل قيامها ، فالذى يخسره الإنسان بالعقد الاجتماعى هو حريةُه الطبيعية وحقُّ مطلقٍ في كلٍّ ما يحاول وما يُمْكِن أن يُحَصِّل ، والذى يُكتسبُه هو الحريةُ المدنية وتملُّكُ ما يَجُوز ،

ويجب ، لعدم الخطأ في هذه المعاوضة ، أن تُمتاز الحرية الطبيعية ، التي لا حدود لها غير قوّى الشخص ، من الحرية المدنية المقيدة بالإرادة العامة ، وأن تُمتاز الحيازة ، التي ليست سوى نتيجة قوة المستولى الأول أو حقه ، من التملك الذي لا يُسكن أن يقوم على غير صَلَكٍ إيجابيٍّ .

وعلى ما تقدم يمكن أن نُضَاف إلى الحال المدنية الحرية الأدبية التي تَجْعَل ، وحدَها ، الإنسان سيد نفسه بالحقيقة ، وذلك لأن صولة الشهوة وحدَها هي العبودية ولأن إطاعة القانون الذي نُلزِم به نفسها هي الحرية ، غير أنني كنت قد أفضت في الكلام حول هذا الموضوع ، وليس معنى كلمة « الحرية » الفلسفية غرضي الآن .

## الفصل التاسع

### الملك

كلٌّ عضوٌ في الجماعة يَهْبُت نفسه لها حين تأليفها ، كما يكون لحيته ، مع جميع وسائله التي يكون ما يَحْمُوزُه من أموالٍ جزءاً منها ، وليس بهذا العقد ما تُغَيِّرُ الحيازة طبيعتها بتغيير الأيدي وتصبح تملِكَاً في أيدي السَّيِّد ، ولكن بما أن قُوَّى المدينة أعظمٌ من قُوَّى الفرد بما لا يُقاس فإن من الواقع كونَ الحيازة العامة أشدَّ قوَّةً وأكثرَ ثباتاً ، وذلك من غير أن تكون أكثَرَ شرعيةً من حيث الأجانبٍ على الأقل ، وذلك لأنَّ الدولة ، من حيث أعضاؤها ، سيدةُ جميع أموالهم وفَقَ العقد الاجتماعي الذي يَضُلُّ فـ في الدولة أساساً لمجتمع الحقوق ، ولكنه ليس كذلك نحو الدول الأخرى إلَّا من حيث حقَّ المستوى الأول الذي ناله من الأفراد .

وحقَّ المستوى الأول ، وإن كان أكثَرَ حقيقةً من حقَّ الأقوى ، لا يصبح حقاً حقيقياً إلَّا بعد استقرار حقَّ الملك ، أَجَلٌ ، إن لـ كُلُّ إنسانٍ حقاً فيما هو ضروريٌّ له بحكم الطبيعة ، غير أنَّ العقد الإيجابيَّ الذي يجعله مالكاً مالاً يُبْعِدُه من كلٍّ شيء آخر ، وهو إذا نال نصيبيه وجب أن يقتصر عليه وعاد غيرَ ذي حقٍّ فيما تملِكُ الجماعة ، ولذا فإنَّ حقَّ المستوى الأول ، البالغُ الضعف في الحال الطبيعية ، جديرٌ

باحترام كل إنسان مدنى ، ونحن في هذا الحق أقل احتراماً لما هو خاص بالآخر من احترامنا لما لا يخصنا .

وعلى العموم لا بد من الشروط الآتية لإجازة حق المستوى الأول على أرض ما ، وهى : أولاً ، ألا تكون هذه الأرض معمورة بأحد ، ثانياً ، ألا يستولى الإنسان منها على غير القدر الضروري لعيشها ، ثالثاً ، ألا تُحاَز بمظاهر فارغ ، بل بالعمل والحرث ، أى بهذا الدليل الوحيد للتملك الذى يجب أن يحترمه الآخرون عند عدم وجود مستندات قانونية .

السنا ، بمنحنا حق المستوى الأول للضرورة والعمل ، نكون ، في الحقيقة قد وسعناه إلى أبعد مدى يمكن أن يتمتد إليه ؟ أو يمكن أن يترك هذا الحق على إطلاقه ؟ أو يمكن الإنسان أن يضع رجله على أرض مشتركة ليدعى أنه صاحب لها من فوزه ؟ أو يمكن أن يكون لدى الإنسان من القوة ما يُقصى به الآخرين عنها ، ذات حين ، ليُنزع منهم حق عدم المؤبد إليها مطلقاً ، وكيف يمكن إنساناً أو شعباً أن يستولى على أرض واسعة وأن يحرم الجنس البشري إياها بغير اغتصاب يستوجب العقاب ما دام هذا الاغتصاب يُنزع من بقية الناس ما تُنعم الطبيعة عليهم به من المأوى والغذاء مشتركاً ؟ ووقف نُونز بالبادئ على الشاطئ وحاز بأجر الجنوب وجبع جنوب أمريكا باسم تاج قشتالة ، فهل كان هذا كافياً لتنزعها من جميع السكان وإغلاقها دون جميع أمراء العالم ؟ وهذا كثُرت هذه الظواهر عَبْشاً ، ولم يتبين ذلك الملك الكاثوليكي غير حيازته ، من حُجْرَتَه بفتنة ، جميع العالم ، خلا إفرازه من إمبراطوريته بعد ذلك ما كان قد حازه الأمراء الآخرون سابقاً .

وَتَنَمَّلَ كَيْفَ أَنْ أَرَضِي الْأَفْرَادَ الْمُوَصَّلَ بَعْضُهَا يَعْسُبُ تَصْبِحُ أَرْضًا عَامَةً ، وَكَيْفَ أَنْ حَقَّ السِّيَادَةُ ، إِذْ يَمْتَدُّ مِنَ الرَّعَايَا إِلَى الْأَرْضِ الَّتِي يَشْغَلُونَهَا ، يَصْبِحُ حَقِيقِيًّا وَشَخْصِيًّا ، وَهَذَا مَا يَجْعَلُ بَعْضَ التَّنَصُّرِفِينَ تَابِعًا لَبَعْضٍ اتَّبَاعًا عَظِيمًا ، وَيَجْعَلُ مِنْ قُوَّاهُ صُمَّانَةً لِإِخْلَاصِهِمْ ، وَيَظْهَرُ أَنَّهُ لَمْ يُشْعَرْ بِذَلِكَ جَيْدًا مِنْ قَبْلِ قَدَمَاءِ الْمُلُوكِ الَّذِينَ لَمْ يَدْعُوهُوا مُلُوكَ الْفَرْسَ وَالشَّيْتَ وَالْمَقْدُونِيَّنَ إِلَّا لِعَدْهُمْ أَنفُسَهُمْ ، كَمَا يَلوُحُ ، رُؤَسَاءُ النَّاسِ أَكْثَرَ مِنْ عَدَّهَا سَادَةُ الْبَلَادَ ، وَأَلْبَقُ مِنْ أُولَئِكَ مُلُوكًا الْيَوْمَ الَّذِينَ يَدْعُونَ أَنفُسَهُمْ مُلُوكَ فَرْنَسَةَ وَإِسْپَانِيَّةَ وَإِنْكَلَتِرَةَ ، إِلَخَ . . . فَهُؤُلَاءِ إِذْ يَقْبِضُونَ ، هَكُذا ، عَلَى الْأَرْضِ يُوقِنُونَ بِأَنَّهُمْ يَقْبِضُونَ عَلَى السُّكَّانَ .

وَغَرَابَةُ هَذِهِ الْمَبَايِعَةُ هِيَ أَنَّ الْجَمَاعَةَ ، إِذْ تَقْبِضُ عَلَى أَمْوَالِ الْأَفْرَادَ ، تَبْتَعِدُ عَنْ اغْتَصَابِهَا ، وَإِنَّمَا تَضْمَنُ لَهَا تَصْرِفًا شَرِيعًا وَتُحَوَّلُ الْفَضْبَ إِلَى حَقِّ صَحِيفَ وَالْمَتَّعِ إِلَى تَمَّلُكٍ ، وَهَنَالِكَ إِذْ يُعَدُّ الْمَتَّصِرُفُونَ مُؤْتَمِنِينَ عَلَى الْمَالِ الْعَامِ وَإِذْ تُخْتَرَمُ حُقُوقُهُمْ مِنْ جَمِيعِ أَعْصَاءِ الدُّولَةِ وَتُصَانُ بِجَمِيعِ قُوَّاهَا ضِدَّ الْأَجْنَبِيِّ ، عَنْ تَنَازُلٍ نَافِعٍ لِلْجَمْهُورَ ، وَلِأَنفُسِهِمْ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ ، فَإِنَّهُمْ يَكُونُونَ قَدْ كَسَبُوا بِذَلِكَ جَمِيعًا مَا أَعْطَوْنَ ، وَيَسْهُلُ تَطْبِيقُ هَذَا الْقَوْلِ الْبَدِيعِ بِتَفْرِيقِ مَا لِلْسِيدِ وَالْمَالِكِ مِنْ حُقُوقٍ عَلَى ذَاتِ الْقَارَ كَمَا يُرَى فِيهَا بَعْدَ .

وَمَا يُمْكِنُ حَدُوثُهُ أَيْضًا بَعْدِ النَّاسِ بِالْاِتَّحَادِ قَبْلِ حِيَازَةِ شَيْءٍ ، وَأَنَّهُمْ إِذْ يَسْتَوِلُونَ ، فِيهَا بَعْدَ ، عَلَى أَرْضٍ كَافِيَّةً لِلْجَمِيعِ يَتَمَتَّعُونَ بِهَا مَشَاعِيًّا ، أَوْ يَقْتَسِمُونَهَا فِيهَا بَيْنَهُمْ بِالْسَّاَوِيِّ أَوْ عَلَى حَسَبِ النَّسَبِ الَّتِي يَضْعُمُهَا السِيدُ ، وَمَمَّا يَكْنِي الْوَجْهُ الَّذِي يَتَمَّ بِهِ هَذَا الْاِكتِسَابُ فَإِنْ حَقَّ كُلُّ فَرِيدٍ عَلَى عَقَارِهِ

الخلاص " يكون تابعاً دائماً لحق" الجماعة على الجميع ، ولو لا هذا لم تُوجَد م坦ة في الرابطة الاجتماعية ولا قوّة حقيقة في ممارسة السيادة .

وأختم هذا الفصل وهذا الباب بلاحظة لا بدّ من نفعها أساساً لجميع النظام الاجتماعي ، وذلك أن الميثاق الأساسي ، بدلاً من تفضي المساواة الطبيعية يُقيم ، على العكس ، مساواة معنوية وشرعيةً مقام ما قدّرت الطبيعة أن تضعه من تفاوت طبقي بين الناس ، وأن الناس إذ يمكن أن يتفاوتوا قوّة وذكاء فإنهم يتساوون عهداً وحقاً<sup>(١)</sup>

---

(١) لا تكون هذه المساواة في الحكومات الستة غير ظاهرية وهيبة ، وهي لا تصلح لغير يقام الفقير في بوسه والغني في غصبه ، والواقع أن القوانين تفيد ، دائماً ، من يملكون ، وتضر من لا يملكون شيئاً ، ومن ثم تكون الحال الاجتماعية نافعة للناس ما داموا جيماً مالكين شيئاً وما دام لا يملك أى واحد منهم كثيراً .



## البَابُ الثَّانِي



## الفصل الأول

### امتناعُ التنزيـل عن السيـادة

إن أولى نتائج المبادئ المقررة آنفًا وأهمها هو كون الإرادة العامة وحدتها هي التي يمكنها أن توجه قوى الدولة وفق هدف نظامها الذي هو الخير العام، وذلك إذا كان تعارض المصالح الخاصة قد جعل قيام المجتمعات أمرًا ضروريًا فإن توافق هذه المصالح نفسها هو الذي جعل ذلك ممكناً، وهذا ما هو مشترك في هذه المصالح المختلفة التي تتألف الرابطة الاجتماعية منها، وإذا لم توجَّد نقطة توافق فيها جميع المصالح لم يمكن قيام أي مجتمع كان، الواقع أنه يجب أن يدار المجتمع على أساس هذه المصلحة المشتركة فقط.

وأقول ، إذن ، بما أن السيادة ليست غير ممارسة الإرادة العامة فإنه لا يمكن أن يتَّسِّر عنها وإن السيد الذي ليس غير موجود أليجر لا يمكن أن يُمثَّل بغير نفسه ، فالسلطان ، لا الإرادة ، هو الذي يمكن تقله .

والواقع أنه إذا كان لا يتعذر توافق الإرادة الخاصة والإرادة العامة في نقطة فإن من المستحيل ، على الأقل ، أن يدوم هذا التوافق ويثبت ، وذلك لأن الإرادة الخاصة تميل إلى التفضيلات بطبيعتها ، وأن الإرادة العامة تميل إلى

المساواة ، وأكثُرُ من ذلك استحالة ، أيضاً ، وجودُ ضامن لهذا الاتفاق حتى عند وجوب وجوده ، فهذا لا يكون نتيجةَ الصنعة ، بل المصادفة ، ويستطيع السيد أن يقول أريدُ ، فعلاً ، ما يريد الرجلُ الفلائِ أو أريدُ ، على الأقلّ ، ما يقول إنه يريد ، ولكنه لا يستطيع أن يقول : إن ما يريد هذا الرجل غداً سأريده أيضاً ، مادام من العبث أن ترتبط الإرادة في قيودِ المستقبل ، وما دامت الإرادة لا تتعلق بشيءٍ مخالفٍ لخيرِ الموجود الذي يريد ، ولنَـا فإن الشعب إذا وَعَـ بالطاعة فقط فإنه يَحْـ نفسه بهذا العهد لفقدِه صفةَ الشعب ، فإذا وُجِـ مالكٌ عادَ لا يوجد سَيِـ حالاً ، وهناك تلاشي الهيئة السياسية .

ولا يَعْـنى هذا عدمَ اعتبار أوامر الرؤساء إراداتٍ عامةً مادام السيدُ الحرُـ في معارضتها لم يفعل هذا ، ففي مثل هذه الحال يجب أن يفترض رضا الشعب من السكوت العام ، وسيوضـ هذا فيما بعد .

## الفصل الثاني

### امتناع اقسام السيادة

يمتنع اقسام السيادة لذات السبب في امتناع التنزل عنها ، وذلك لأن الإرادة تكون عامة<sup>(١)</sup> أو لا تكون ، وهى إما أن تكون إرادة هيئة الشعب أو قسم منه فقط ، وتكون هذه الإرادة ، المقلنة في الحال الأولى ، عقدَ السيادة ويُصبح لها حُكْم القانون ، وهى في الحال الثانية ليست غير إرادة خاصة أو عقد قضائي ، فتُعد مرسوماً على الأكثـر.

ولتكن بما أن سياسينا لم يستطعوا تقسيم السيادة في تبديها فإنهم يقسمونها وفقَ غَرَضِها ، أى إنهم يقسّمونها إلى قوة وإرادة ، وإلى سلطة اشتراكية وسلطة تنفيذية ، وإلى حقٍ فرض الضرائب والعدل وال الحرب ، وإلى إدارة داخلية وإمكان معايدة الأجنبي ، وهم يختلطون بين هذه الأقسام حيناً ، وينفصلون بينها حيناً آخر ، وهم يجتمعون من السيد موجوداً خيالياً مؤلّقاً من أجزاء لاصق بعضها ببعض ، وهذا كما لو كانوا يُركّبون الإنسان من أبدان كثيرة ، يكون لأحدّها عينان ولآخر ذراعان ولثالث رِجلان من غير زيادة ، ويرموي أن مشتملـي اليابان يقطعون الولد أمام الحضور ، ثم يقذفون جميع أعضائه في الماء واحداً بعد الآخر ، ثم يُسقطون الولد حيّاً مجتمعاً الأجزاء ، وهذه هي شَفَوَّذات<sup>١</sup> سياسينا تقريباً ، فهوّلـاء ، بعد أن

(١) لا ضرورة إلى كون الإرادة إجماعية ، دائمًا ، لتكون عامة ، غير أنه يجب إحسان جميع الأصوات ، فكل منع قاطع مبطل للعمومية .

قطعوا الكيان الاجتماعي أجزاءً بسحرٍ جديـر بالسوق ، جـمعوا بين هذه الأجزاء بما لا نـعـرف كـيف وـقـع .

ومـصـدرـ هذا الـخـطـلـ عدمـ قـيـامـهـ عـلـىـ مـبـادـئـ مـحـكـمـةـ حـوـلـ السـلـطـةـ ذاتـ السـيـادـةـ ، وـعـلـىـ عـدـ ماـ لـيـسـ غـيرـ نـفـحـاتـ أـجـزـاءـ هـذـهـ السـلـطـةـ ، وـهـكـذـاـ رـُـئـيـ ، مـثـلـاـ ، أـنـ شـهـرـ الـحـربـ وـعـقـدـ السـلـمـ مـنـ أـعـمـالـ السـيـادـةـ ، وـالـأـمـرـ غـيرـ هـذـاـ مـادـاـ كـلـ وـاحـدـ مـنـ هـذـهـ أـعـمـالـ لـيـسـ قـانـونـاـ ، بلـ هوـ تـطـبـيقـ لـقـانـونـ فـقـطـ ، بلـ هوـ عـمـلـ خـاصـ يـعـيـّنـ مـنـحـيـ الـقـانـونـ كـاـ يـتـضـحـ ذـلـكـ عـنـ تـحـدـيدـ الـفـكـرـةـ الـلـازـمـةـ لـكـلـمـةـ «ـالـقـانـونـ»ـ .

وـإـذـاـ مـاـ أـنـسـنـاـ النـظـرـ عـلـىـ هـذـاـ الـوـجـهـ فـيـ التـقـسـيـاتـ الـأـخـرـىـ أـبـصـرـنـاـ وـجـودـ وـهـمـ حـينـاـ تـبـدـوـ السـيـادـةـ مـقـسـمـةـ ، فـبـعـيـعـ الـحـقـوقـ الـتـىـ عـدـتـ جـزـءـاـ مـنـ هـذـهـ السـيـادـةـ تـائـعـةـ لـهـاـ فـيـ الـحـقـيقـةـ ، وـهـىـ تـفـرـضـ ، دـائـمـاـ ، وـجـودـ إـرـادـاتـ عـلـوـيـةـ لـاـ تـوجـبـ هـذـهـ الـحـقـوقـ غـيرـ تـنـيـذـهـاـ .

وـلـاـ يـمـكـنـ بـيـانـ مـقـدـارـ مـاـ أـلـقـىـ عـدـمـ الضـبـطـ ذـلـكـ مـنـ مـغـمـوضـ عـلـىـ أـحـكـامـ الـمـؤـلـفـينـ فـيـ مـوـضـوعـ الـحـقـوقـ السـيـاسـيـةـ عـنـدـ مـاـ أـرـادـوـاـ الفـصـلـ فـيـ حـقـوقـ الـمـلـوـكـ وـالـشـعـوبـ الـمـتـابـدـلـةـ وـفـقـ الـمـبـادـىـ الـتـىـ وـضـعـوـهـاـ ، وـكـلـ يـسـتـطـيـعـ أـنـ يـرـىـ فـيـ الـفـصـلـ ثـالـثـ وـرـابـعـ مـنـ الـبـابـ الـأـوـلـ مـنـ غـرـوـسـيـوسـ كـيـفـ أـنـ هـذـاـ الرـجـلـ الـعـالـمـ وـمـتـرـجـهـ بـاـرـبـيرـاـكـ اـشـتـبـكـاـ وـارـتـبـكـاـ فـيـ سـفـسـاطـاهـماـ عـنـ خـوفـ مـنـ الإـسـهـابـ أوـ الإـبـجاـزـ فـيـاـ اـرـتـأـيـاـ ، وـمـنـ صـدـمـ الـمـصالـحـ الـتـىـ كـانـ عـلـيـهـماـ أـنـ يـوـقـّـنـاـ بـيـنـهـاـ ، وـقـدـ التـبـجـأـ غـرـوـسـيـوسـ إـلـىـ فـرـنـسـةـ سـاخـطاـ عـلـىـ وـطـنـهـ عـازـمـاـ عـلـىـ لـزـامـ بـابـ لوـيسـ الـثـالـثـ عـشـرـ فـأـهـدـىـ إـلـىـ هـذـاـ الـمـلـكـ كـتـابـهـ ، وـلـمـ يـدـخـرـ

وُسْنَمَا في تجريد الشعوب من جميع حقوقها وفي انتهاك هذه الحقوق للملوك  
بجميع ما يُمْكِن من الحيل ، وما كان هذا ليَصْدُر عن ذوق بازِيراك الذي  
أهدي ترجمته إلى ملك إسكندرية جورج الأول ، ولكن من سوء الحظ أن  
أكْرَفَه طردُ حِينَشَ الثاني ، الذي دعاه تَرْثِلاً ، على التزام كلّ حَدَرٍ في  
الاعوجاج والمواربة لكيلا يَجْعَلَ من ولَيْمَ غاصباً ، ولو اتَّخذَ هذان الكاتبان  
ما صحَّ من المبادئ لازِيلَتْ جميع الصاعب ولكننا مجذَّبين دائِماً ، ولكنهما  
كانا يقولان الحقيقة هزيلةً ، ولم يكن عليهما أن يُدارِياً غير الشعب ، والواقع  
أن الحقيقة لا تؤدي إلى الجاه ، والشعب لا يُنْعِم بسفاراتٍ ولا بـَكَرَاسٍ  
وِحَالاتٍ .

### الفصل الثالث

## أيُكنْ أَنْ تَضِلَّ الإِرَادَةُ الْعَامَةُ

يُسْتَنْتَجُ مَا تَقْدِمُ كُونُ الإِرَادَةُ الْعَامَةُ صَابِبَةً دَائِمًا ، وَأَنَّهَا تَهْدِي إِلَى النَّفْعِ الْعَامَّ دَائِمًا ، وَلَكِنَّهَا لَا يُسْتَنْتَجُ مِنْ ذَلِكَ اتِّصافٌ شُورَى الشَّعْبِ بِعَمَلِ تَلْكَ الإِصَابَةِ دَائِمًا ، وَنَرِيدُ مَا فِيهِ خَيْرٌ نَا دَائِمًا ، وَلَكِنَّنَا لَا تُبَصِّرُ ذَلِكَ دَائِمًا ، وَلَا يُرْشِحَ الشَّعْبُ مُطْلَقاً ، غَيْرَ أَنَّهُ يُخْدِعَ غَالِبًا ، وَهَنَالِكَ ، فَقَطْ ، يَلْوُحُ أَنَّهُ يَرِيدُ مَا يَكُونُ سَيِّئًا .

وَيُوجَدُ ، فِي الْفَالِبِ ، فَرْقٌ كَبِيرٌ بَيْنِ إِرَادَةِ الْجَمِيعِ وَإِرَادَةِ الْعَامَةِ ، فَإِرَادَةُ الْعَامَةِ لَا تَبَالِي بِغَيْرِ الْمُصْلَحَةِ الْمُشَتَّكَةِ ، وَتَبَالِي إِرَادَةُ الْآخَرِيِّ بِالْمُصْلَحَةِ الْخَاصَّةِ ، وَهِيَ لَيْسَتْ غَيْرَ حَاصلِ الْعَرَائِمِ الْخَاصَّةِ ، وَلَكِنَّ انْزِعَوْا مِنْ هَذِهِ الْعَرَائِمِ نَفِيسَهَا أَكْثَرَ وَأَقْلَلَ مَا يَتَهَادِمُ<sup>(١)</sup> تُبَصِّرُوا بِقَاءَ إِرَادَةِ الْعَامَةِ حَاصلَ الْاِختِلَافَاتِ .

وَإِذَا مَا تَشَوَّرَ الشَّعْبُ الْخَيْرُ بِمَا فِيهِ الْكَفَايَةِ ، وَلَمْ يَكُنْ بَيْنِ الْمُوَاطِنِينَ أَيُّ اتِّصَالٍ ، فَإِنَّ الْعَدْدَ الْكَبِيرَ وَالْاِخْتِلَافَاتِ الصَّغِيرَةِ يُسْفِرُانَ عَنِ الإِرَادَةِ الْعَامَّ دَائِمًا ، وَيَكُونُ الْقَرَارُ صَالِحًا دَائِمًا ، وَلَكِنَّ الْعَصَبَاتِ إِذَا مَا قَامَتْ وَتَأَلَّفَتْ جَمِيعَاتٌ جُزِئِيَّةٌ عَلَى حِسَابِ الْجَمِيعَةِ الْكَبِيرِ فَإِنَّ كُلَّ وَاحِدَةٍ مِنْ هَذِهِ الْجَمِيعَاتِ تَصْبِحُ عَامَةً بِالنَّسْبَةِ إِلَى أَعْصَمَهَا ، وَذَلِكَ عَلَى حِينٍ تَبْقِي خَاصَّةً

(١) قال المركيز دارجنسون : « إن لكل مصلحة مبادئ مختلفة ، وإن اتفاق مصلحتين خاصتين يتم خلافاً لمصلحة ثالثة » ، وكان يمكنه أن يضيف إلى ذلك كون اتفاق جميع المصالح يتم خلافاً لما لكل منها ، وإذا كان لا يوجد مصالح مختلفة فإنه يكاد لا يشعر بالصلحة المشتركة التي لا تجد عائقاً مطلقاً ، وكل يسير من تلقاه نفسه ، وتعمد السياسة غير فن .

بالنسبة إلى الدولة ، وهناك **يمكن** أن يقال إنه عاد لا يكون مصوّبين مقدار الناس ، وإنما يقال ، فقط ، وجود كذا جميات ، وتصير الاختلافات أقلَّ عدداً و**تُعطي** نتيجة أقلَّ عمومية ، ثم إذا كانت إحدى هذه الجميات من العِظَم ما تقلب معه جميع الأُخْرَى عاد حاصل الفروق الصغيرة لا يكون عندكم نتيجة ، بل صار عندكم اختلافٌ وحيد ، وهناك لا تبقى إرادة عامة ، ولا يكون الرأي الغالبُ غيرَ رأي خاصٍ .

ومن المهم ، إذن ، ألا تكون في الدولة جمعية جزئية عند قدرة الإرادة العامة على التعبير عن نفسها ، وأن يُعطى كلُّ مواطنِ رأيه كَيْرَى<sup>(١)</sup> ، وهذا هو النظام الوحيد الرفيع الذي وضعه ليكُونغ ، ولكنه إذا وجدت جمياتٌ جزئية وجَبَ تكثير عددها وأن يُحَال دون تفاوتها كـ صنْع سُولون ونُومَا وسِرْفيُوس ، فهذه الاحتياطات هي التي تَضُلُّ وحدها بِجُنْلِ الإرادة العامة مُنَورَةً دائمًا ولعدم ضلال الشعب مطلقاً .

(١) قال مكيافيل : « حقاً يوجد من الاختلافات ما هو ضار بالجمهوريّة وما هو نافع لها ، فما يشير المذاهب والأحزاب منها ضار ، وما لا يلزم المذاهب والأحزاب منها نافع ، ولذا لا يستطيع مؤسس إحدى الجمهوريّات أن يحمل دون وجود عدّاوات ، وإنما يجب عليه أن يحمل دون تحويلها إلى مذاهب على الأقل » ، ( تاريخ فلورنس ، جزء ٧ ) .

## الفصل الرابع

### حدود السلطة ذات السيادة

إذا كانت الدولة أو المدينة لا تَعْدُ غيرَ شخصٍ معنويٍّ تقوم حياته على اتحاد أعضائه ، وإذا كانت سلامتها الخاصة أَهْمَّ مَا تُعنى به ، وجب أن تكون لها قوَّةٌ عَامَّةٌ قاهرةٌ لتحرِيكِ وإعدادِ كلِّ قسمٍ على أكثر الوجوه ملائمةً للجميع ، وكما أن الطبيعة تمنح كلَّ إنسانٍ سلطةً مطلقةً على جميع أعضائه يَكْنِي الميثاق الاجتماعيُّ الهيئة السياسية سلطاناً مطلقاً على جميع أعضائها أيضاً ، وهذه السلطة نفسها ، وهي التي تُوجِّهُها الإرادة العامة ، تَحْمِيل اسمَ السيادة كَمَا قلتُ .

ولكننا ، إذا عَدَّونَا الشخصَ العامَّ ، وجب علينا أن ننظر إلى الأشخاص الخاصين الذين يتَّأْلَفُونَ مِنْهم والذين يستقلون عنه حياةً وحريةً بحكم الطبيعة ، علينا ، إذَنْ ، أن تَميِّزَ جيداً حقوقَ المواطنين والسيد<sup>(١)</sup> المقابلة ، وأن تَميِّزَ الواجبات التي يجب على المواطنين أن يقوموا بها كرعايا ، من الحقوق الطبيعية التي يجب أن يتمتعوا بها كأناس .

ويُسَمِّيُّ بأنَّ كُلَّ واحدٍ يتَّنَزَّلُ بالميقان الاجتماعي عن قسمٍ من سلطاته وأمواله وحريته ، وذلك بالمقدار الذي يُهْمِمُ الجماعةَ استعماله ، ولكنه يجب

(١) أرجو من القراء النباء ألا يستعملوا في اتهامي هنا بأنني أناقض نفسي ، فلا أستطيع تجنب هذا في الاصطلاحات عن فقر في اللغة ، ولكن انتظروا .

أن يُسلّم ، أيضاً ، بأن السيدَ وحْدَه هو الحاكم في هذه الأهمية . وكلُّ خدمة يقدمها المواطن إلى الدولة يجب أن يقدمها فوراً مطالبة السيد بإيه بها ، غير أن السيدَ ، من ناحيته ، لا يمكن أن يُنقل الرعایا بأيّ قيدٍ غيرِ نافع للجماعة ، حتى إنه لا يستطيع أن يريد ذلك ، وذلك لأنَّ من مقتضيات ناموسِ العقل ، وناموسِ الطبيعة أيضاً ، ألاَّ يَحْدُث شيء بلا سبب .

وليست التعهدات التي تَرْبَطنا بالهيئات الاجتماعية إلزاميةً إلَّا لأنَّها متفقىلة ، ومن طبيعتها أنها إذا ما أُنجزت لم يُنكِنْ أن يَعْمَل الإنسان في سبيل الآخرين من غير أن يَعْمَل في سبيل نفسه ، ولمَ تكون الإرادة العامة صائبة دائماً ، ولمَ يريد الجميع سعادةَ كلَّ واحد منه دائماً ، إذا لم يَعْنِ الشخص نفسه بكلمة «كل واحد» ولا يَفْكِر في نفسه عند التصويت من أجل الجميع ؟ هذا يُثْبِت كونَ المساواةِ في الحقوق ، وكُوْنَ فكرَ العدل التي تنشأ عن هذه المساواة ، يُشْتَقُّ من إشارَ كلَّ واحدٍ نفسه ، ومن طبيعة الإنسان نتيجةً ، وهذا يُثْبِت وجوبَ كون الإرادة العامة عامةً في أغراضها وجوهرها لتكون هكذا في الحقيقة ، ووجوبَ صدورها عن الجميع لتطبّق على الجميع ، وكُوْنَها تَفْقِدَ سَادَتها الطبيعيَّ عند ما تَهْدِي إلى غَرَضٍ شخصيٍّ معينَ ، وذلك لأنَّا إذ نَحْكُمُ فيها هو غَرِيبٌ عنا هنالك لم يكن لدينا أيّ مبدأ صحيحٍ في الإنْصاف يُرْسِلُنا

والواقعُ أنَّ الأمر يُصبح موضعَ جَدَلٍ عند ما تُثار مسألةُ خاصةٌ أو حقٌّ خاصٌّ حَوْلَ نقطَةٍ لم تَنْظَمْ بعهْدِ عامٍ سابقٍ ، أَجَلٌ ، إنَّ هذه قضيةٌ

يكون الأشخاص ذوو العلاقة طرفاً فيها ، ويكون الجمُورُ الطرف الآخر فيها ، غير أنني لأرى أن القانون هو الذي يجب أن يُتبع فيها ، ولا القاضي هو الذي يجب أن يحکم فيها ، ومن المضحك أن يُراد الاستنادُ هنالك إلى قرارٍ صريحٍ للإرادة العامة قد لا يكون غيرَ استنتاجٍ أحد الطرفين ، فلا يَعُدُّ الطرف الآخر غيرَ إرادةٍ غريبةٍ خاصة مالت في هذه الحال إلى الجذور وكانت عُرْضاً الخطأ ، وهكذا ، كما أن الإرادة الخاصة لا تستطيع أن تمثِّل الإرادة العامة تَقْرِير الإرادة العامة طبيعتها بدورها عندما يكون موضوعها خاصاً ولا تستطيع ، كإرادة عامة ، أن تتفقَّى في أمرِ رجلٍ ولا واقعة ، ولما كان شعبُ أثينا ، مثلاً ، ينتخب رؤساه أو يعزِّلهم ، وكان يُكرِّم أحدهم ويعاقب آخرَ منهم ، وكان يمارس جميعَ أعمال الحكومة على السواء ووَفَقَ كثيرون من المراسيم الخاصة ، عادَ هذا الشعب هنالك لا يكون ذا إرادةٍ عامةٍ يَخْضُر المعنى ، وعاد لا يُسِيرُ مثلَ سيد ، بل مثلَ حاكم ، ويلوح هذا مخالفًا للآراء العامة ، ولكن يجب أن يُترك لي من الوقت ما أعرِض فيه آرائي .

يجب أن يُرى مما تقدم أن الذي يجعل الإرادة عامةً هو المصلحة المشتركة التي تؤلُّف بين المصوَّتين أكثرَ من أن يَكُونَه عددهم ، وذلك لأنَّ كلَّ واحدٍ في هذا النظام يَخْضُع ، يَحْكُمُ الضرورة ، للأحوال التي يَفْرضها على الآخرين ، وهذا الاتفاق العجيب بين المصلحة والعدالة هو الذي يُنْسَحِّ المشَورات المشتركة ضيغةً إنصافٍ يُبصِّرُ زوالها في النقاشة حول كلَّ أمرٍ خاصٍ ، وذلك عند عدم وجود مصلحة مشتركة توحد ، وتوافق ، بين قاعدة القاضي وقاعدة الخصم .

ومهما تكن الجهة التي يُهرب منها إلى البداء فإنه يصل إلى ذات النتيجة دائمًا ، وذلك أن الميثاق الاجتماعي يحمل بين المواطنين من المساواة ما يلزِمُون أنفسهم معه بذات الشروط وما يجب أن يتبعوا معه بذات الحقوق ، وهكذا فإن كلَّ عقدٍ سيادةً ، أى كلَّ عقدٍ صحيحٍ للإرادة العامة ، يُلزمُ أو يساعد ، على السواء ، وعن طبيعة الميثاق ، جميع المواطنين ، فلا يُعرفُ السيدُ بذلك غيرَ هيئة الأمة ، ولا يُفرق بينَ منْ تتألفُ منهم ، وما يكون عقدُ السيادة بحضورِ المعنى إذن ؟ ليس هذا عهداً بين الأعلى والأدنى ، بل عهدٌ هيئةٌ بين كلَّ واحدٍ من أعضائها ، وهو عهدٌ شرعيٌ لأنَّه قائمٌ على العقد الاجتماعي ، وهو عادلٌ لأنَّه مشتركٌ بين الجميع ، وهو نافعٌ لأنَّه لا غرضَ له غيرَ الخير العام ، وهو مكينٌ لأنَّه ضماناً بالقوة العامة والسلطة العليا ، ولا يخضع الرعايا لغير إرادتهم الخاصة ما داموا غيرَ خاضعين لسوى تلك المبود ، والسؤالُ عن مَدَى حقوق السيد والمواطنين المتباينة هو سؤالٌ عن المَدَى الذي يُمْكِنُ المواطنِ ضمَنه أن يُلزمُ بعضُهم بعضاً ، وعن المَدَى الذي يُمْكِنُ كلَّ واحدٍ أن يُلزمُ نفسه نحو الجميع ، وعن المَدَى الذي يُمْكِنُ الجميعَ أن يُلزمُ نفسه نحوه .

ومن ثم يُرى أن السلطة السيدة ، المطلقة ، المقدسة ، المُبرمةَ كما هي ، لا تتجاوزُ ولا يُمْكِنُ أن تجاوزَ ، حدودَ المبود العامة ، وأنَّ كلَّ إنسان يستطيع أن يتصرف تصرفاً تاماً فيما تُرِكَ له من أمواله وحرি�ته بهذه المبود ، فلا يحقُّ السيدُ ، مطلقاً ، أن يحملَ أحد الرعايا أكثرَ ما يُحملُ الآخر ، وذلك لأنَّ الأمر يصير خاصاً هنالك فَيَعُودُ سلطانُه غيرَ ذي اختصاص .

وعند ما سُلِّمَ بذلك الفوارق مرَّةً رُئي من غير الصواب كثيراً وجودُ أى تَنَزُّلٍ حقيقَةً من قَبْلِ الأفراد في العقد الاجتماعي ، وذلك عن كون الوضع الذي صاروا إليه نتيجةً العقد أفضلَ ، في الحقيقة ، من الذي قبل ذلك ، وذلك أنَّهم قاموا بمبادلة راجحة بدلاً من المبايعة ، وأنَّهم نالوا طرزاً حياً أكثرَ صلاحاً وأعظمَ قراراً بدلاً من طرزاً حياً متقلبَ غير ثابت ، وأنَّهم فازوا بحريةٍ بدلاً من استقلالٍ طبيعيٍ ، وأنَّهم ظفروا بحقٍ يجعله الاتحاد الاجتماعيًّا منيماً بدلاً من قوَّتهم التي يُمْكِن الآخرين أن يتغلبوا عليها ، وتحمِّي الدولة ، باستمرارٍ حياتهم التي وَفَّوها عليها ، فإذا ما خاطروا بها دفاعاً عن الدولة فما يصنعون أكثرَ من ردّهم إليها ما كانوا قد أخذوه منها ؟ وما يفعلون أكثرَ مما يفعلون ، غالباً ، مع مجازفةٍ أعظمَ شدةً ، في الحال الطبيعية التي يخوضون فيها معاركَ لامفَرٍ منها مُرَضِّين حياتهم للهلاك دفاعاً عن وسائل حفظها ؟ إنَّ على الجميع أن يحارب في سبيل الوطن عند الضرورة لاريب ، ولكن ليس لأحدٍ أن يقاتل في سبيل نفسه إذ ذاك ، أو لا يَكُسِّب شيئاً باقتحامنا ، في سبيل ما يمنحك سلامتنا ، بعضَ المخاطر التي يجب أن نسعى إليها في سبيل أنفسنا عند فقد هذه السلامـة ؟

## الفصل الخامس

### حق الحياة والموت

يُسأَلُ : كَيْفَ أَنَّ الْأَفْرَادَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ حَقُّ التَّصْرِيفِ فِي حَيَاتِهِمْ اخْتَاصَةً يُنْكِنُهُمْ أَنْ يَنْقُلُوا إِلَى السِّيدِ هَذَا الْحَقُّ الَّذِي لَا يَمْلِكُهُ ؟ لَا تَبَدُّلُ هَذِهِ الْمُسْتَلَةُ صَعْبَةَ الْخَلُّ إِلَّا لِسُوءِ وَضْعِهَا ، وَلَكُلُّ إِنْسَانٍ حَقُّ الْخَاطِرَةِ بِحَيَاتِهِ الْخَاصَّةِ حَفْظًا لَهَا ، وَهُلْ قِيلَ ، قَطُّ ، كُونُ الَّذِي يَقْدِيرُ نَفْسَهُ مِنْ نَافِذَةٍ ، فِرَارًا مِنْ حَرَيقٍ ، مُقْتَرِفًا ذَنْبَ الْإِتْحَارِ ؟ وَهُلْ عُزِّيَّ هَذَا الْجُرْمُ ، أَيْضًا ، إِلَى مَنْ يَهْنِكُ فِي عَاصِفَةٍ لَأَنَّهُ كَانَ لَا يَجْهَلُ خَطْرَهَا ؟

غَايَةُ الْمَاهِدَةِ الْاجْتِمَاعِيَّةِ هِيَ سَلَامَةُ الْطَّرْفَيْنِ الْمُتَعَاوِدَيْنِ ، وَمَنْ يُرِيدُ الْفَايَةَ يُرِيدُ الْوَسَائِطَ أَيْضًا ، وَهَذِهِ الْوَسَائِطُ مُلَازِمَةٌ لِبَعْضِ الْخَاطِرِ ، وَلِبَعْضِ الْمَالِكِ كَذَلِكَ ، وَعَلَى مَنْ يَرِيدُ حَفْظَ حَيَاتِهِ عَلَى حَسَابِ الْآخَرِينَ أَنْ يَهْبِهَا ، أَيْضًا ، فِي سَيِّلِهِمْ عِنْدِ الضرُورَةِ ، وَالْوَاقِعُ أَنَّ الْمَوْاطِنَ يَعُودُ غَيْرَ قَاضٍ فِي الْخَطَرِ الَّذِي يَوْدُعُ الْقَانُونُ أَنْ يُمْرَضَ نَفْسَهُ لَهُ ، فَتَى قَالَ الْأَمْرِيْرُ لَهُ : « يَلَامُ الْمُؤْمِنَ أَنْ تَمُوتُ » وَجَبَ عَلَيْهِ أَنْ يَمُوتُ ، وَذَلِكَ لَأَنَّهُ لَمْ يَعِشْ فِي مَأْمَنٍ حَتَّى ذَلِكَ الْحَينِ إِلَّا وَفَقَ هَذَا الشَّرْطُ ، وَلَاَنْ حَيَاتَهُ عَادَتْ لَا تَكُونُ نَعْيَةً مِنَ الطَّبِيعَةِ ، بَلْ هِبَةً مِنَ الدُّولَةِ مَقِيَّدةٍ بِشَرْطٍ .

وَيُنْكِنُ أَنْ يُنْتَظَرَ إِلَى عَقْوَةِ الإِعْدَامِ الَّتِي تُفَرَّضُ عَلَى الْمُجْرِمِيْنِ مِنْ

هذه الوجهة أيضاً تقريراً ، وذلك أننا ، كيلا نكون ضحية قاتلٍ ، توافق على إعدامنا إذا ما صرنا قاتلين ، وفي هذه المعاهدة ، إذ يبعد الإنسان من التصرف في حياته الخاصة ، لا يفكّر في غير ضانها ، ولا ينبغي أن يفترضَ كونَ أحدٍ من المتعاقدين قد أبصر في ذلك الحين أنه سيُشنق .

ثم إن كلَّ شريرٍ ، إذا ما هاجم الحقوق الاجتماعية ، يصبح مجرماً عاصياً خائناً للوطن ، ويُمودُّ غيره عضواً فيه باتهامه حرمة قوانينه ، ويُعدُّ حتى شاهراً للحرب عليه ، وهنالك تصير سلامه الدولة مناقضة لسلامته ، فيجب أن يهلك أحدهما ، فإذا أُعدِّم المجرم وقع هذا على أنه عدوٌ أكثر منه مواطناً ، وتمَّ المحاكمات والحكم بيناتٍ على نفسه المعاهدة الاجتماعية وعلى كونه عاد لا يكون عضواً في الدولة من حيث النتيجة ، كما تُعدُّ تصريحاً بذلك ، وهو إذ يُعرف هكذا ، كما هو الواقع ، ولو من حيث إقامته على الأقل ، وجب أن يُقطع منه بالتفى كنافض للبنائق أو بالقتل كعدوٍ عامٍ ، وذلك لأنَّ عدوًّا كهذا ليس شخصاً معنوياً ، بل إنسانٌ ، وفي مثل هذه الحال يكون حقُّ الحرب في قتل الملعوب .

ولكنه يقال إن الحكم على المجرم عملٌ خاصٌ ، وأوافق على هذا ، غير أن حكماً كهذا ليس من وظائف السيد ، بل هو حقٌّ يُنْسَكِنُه أن يُولِّيه من غير أن يمارسه بنفسه ، وتتوافق جميع آرائي ، ولكن مع عدم استطاعتي عرضها دفعةً واحدة .

ثم إن كثرة العقوبات دليلٌ على ضعف الحكومة أو كسلها ، فلا يوجد رذيلٌ لا يُنْسَكِن جعله صالحاً لشيءٍ ما ، فلا يتحقق إعدام غير من

لا يمكن حفظه بلا خطر ، ولو كان ذلك الإعدام للعبرة .  
 وأما حق العفو أو إعفاء الجرم من العقوبة التي فرضها القانون ونطّق  
 بها القاضي فإنه لا ينحصر غيرَ من هو فوق القاضي والقانون ، أى السيد ،  
 حتى إن حقَّه في هذا الأمر غيرُ واضح تماماً والأحوالَ التي يستعمله فيها  
 نادرةً جداً ، والعقوباتُ قليلةُ في الدولة الحسنة الإدارية ، لا عن كثرةِ  
 العفو ، بل عن قلةِ الجرمين ، فكثرةُ الجرائم تضمن عدمَ العقاب عند  
 انحطاط الدولة ، ولم يحاولِ السنّاتُ ، ولا التناصل ، العفو في الجمهورية  
 الرومانية ، حتى إن الشعب كان لا يفعل هذا ، وإن كان ينتفع حكمه  
 الخاصَّ أحياناً ، وكثرةُ العفو تُشعرُ بأنَّ الجرائم لم تثبت أنَّ تندُّ غيرَ  
 محتاجةٍ إليه ، ويُبصِّرُ كلُّ واحدٍ مردَّ هذا ، بيَدَ أنَّى أحِسَّ احتجاجاً  
 قلبي ، وأخْبَسُ قلبي ، فلنَدَعْ مناقشةَ هذه المسائل للرجل العادل الذي لم  
 يُذنب ولم يَحتاجْ إلى العفو عن نفسه قَطُّ .

الفصل السادس

القانون

بالميثاق الاجتماعي منحنا الوجود والحياة للهيئة السياسية ، والآن يجب علينا أن ننحها الحركة والإرادة بالاشتعاع ، وذلك لأن العقد الابتدائي الذي تألفت به هذه الهيئة والتحمت لم يُعين ، بعد ، شيئاً مما يجب أن يضطلع به القاء .

وَمَا هُوَ حَسْنٌ مَلَائِمٌ لِلنَّظَامِ هُوَ هَكُذَا بِطَبِيعَةِ الْأَمْرِ مُسْتَقْلًا عَنِ الْعَهْدِ  
الْبَشَرِيَّةِ ، وَكُلُّ عَدْلٍ يَأْتِي مِنَ اللَّهِ ، وَاللَّهُ وحْدَهُ هُوَ مَصْدِرُهُ ، وَلَكِنَّا  
لَوْ كَنَا نَعْرِفُ أَنْ تَتَلَقَّاهُ مِنْ هَذَا الْقَامِ الْأَعْلَى لَمْ نَجْتَنِي إِلَى حُكْمَتِهِ وَلَا  
إِلَى قَوْانِينَ ، وَلَا رِيبَ فِي وُجُودِ عَدْلٍ عَامٍ صَادِرٍ عَنِ الْعُقْلِ وَحْدَهُ ،  
غَيْرُ أَنَّهُ يَجِبُ أَنْ يَكُونَ هَذَا الْعَدْلُ مُتَبَدِّلًا لِيَكُونَ مَقْبُولاً يَبْتَنِي ، وَإِذَا نَظَرَ  
إِلَى الْأَمْرِ مِنَ النَّاحِيَةِ الْإِنْسَانِيَّةِ وُجِدَتْ قَوْانِينَ الْعَدْلِ غَيْرَ مُؤْثِرَةِ بَيْنِ  
الْأَنْسَابِ عَنْ دُورَتِهِمْ طَبِيعَيَّةً ، فَهُنَّ تَجْهَلُ مِنَ الْخَيْرِ خَيْرًا وَمِنَ  
الْأَدْلِ سُوءًا ، وَذَلِكَ إِذَا مَا رَاعَاهُمْ هَذَا الْأَخْيَرُ تَجَاهَ جَمِيعَ الْعَالَمِ مِنْ غَيْرِ أَنْ  
يَرَاعِيَهَا أَحَدٌ تَجَاهَهُ ، فَيَجِبُ ، إِذَنْ ، وَجُودُ عَهْدِ وَقَوْانِينَ لِتَوْحِيدِ مَا يَبْتَنِي  
الْحُقُوقُ وَالْوَاجِبَاتُ وَرَدُّ الْعَدْلِ إِلَى غَايَتِهِ ، وَلَا أَكُونُ فِي الْحَالِ الطَّبِيعِيَّةِ ،  
حِيثُ كُلُّ شَيْءٍ شَائِعٌ ، مَدِينَا بِشَيْءٍ مِنْ لَمْ أُعِدْهُمْ بِشَيْءٍ ، وَلَا أُعْتَرِفُ  
بِشَيْءٍ لَآخَرَ غَيْرَ مَا لَا يَكُونُ نَافِعًا لِي ، وَلَا يَكُونُ الْأَمْرُ هَكُذَا فِي

الحال المدنية حيث تعيّن جميع الحقوق بالقانون .

ولكن ما القانون في آخر الأمر إذن ؟ نداوم على البرهنة من غير أن نصل إلى اتفاقٍ ما أكتفينا بربط أفكارٍ لاهوتية بهذه الكلمة ، ونحن إذا ماعرّفنا قانوناً للطبيعة لم نقترب من تعریف قانون الدولة .

كنت قد قلتُ إنه لا يوجد إرادةٌ عامةٌ حول غرضٍ خاصٍ ، والحق أن هذا الفرض الخاص، إما أن يكون داخل الدولة أو خارجها ، فإذا كان خارج الدولة لم تكن الإرادةُ التربوية عنه عامةً قطًّا بالنسبة إليه ، وإذا كان هذا الفرض داخل الدولة عدّ جزءاً منها ، وهناك تقوم بين الكلٌّ وجُزْته علاقةٌ تجعلانهما موجودين منفصلين فيكون الجزء أحداًها ويكون الكلٌّ هو الآخر مع طرح هذا الجزء منه ، بينما أن الكلٌّ مع طرح جزء ليس الكلَّ مطلقاً ، وما دامت هذه العلاقةُ موجودةً يعودُ الكلُّ غيرَ موجود ، بل يوجد جزءان متفاوتان ، ومن ثمَّ تعودُ إرادةُ أحدهما غيرَ عامةٍ بالنسبة إلى الآخر .

ولكن جميعَ الشعب إذا ما سُنَّ في سبيل جميع الشعب لم ينظر إلى غير نفسه ، فإذا ما تكونت علاقةٌ حينئذٍ كان هذا بين وجوهين للغرض كاملاً ، وذلك من غير تقسيمِ للكلٌّ ، وهناك تكون المسألة التي يُسْأَل حولها عامةً كالإرادة التي تُسْأَل ، وهذا العقد هو ما أسميه قانوناً .

وعند ما قلتُ إن غرض القوانين عاماً دأبّاً أردتُ بذلك كونَ القانون يَعُدُ الرعيةَ جملةً والقضايا مجردةً ، فلا يكون الإنسانُ فرداً ولا تكون

القضية خاصةً ، وهكذا يمكن القانون أن يقول ، في الحقيقة ، بوجود امتيازات ، ولكنه لا يستطيع أن ينفع بها على شخص باسمه ، ويمكن القانون أن يقول بعدة طبقات من المواطنين وأن ينص حتى على صفات الانتساب إلى هذه الطبقات ، ولكنه لا يستطيع أن يعين هؤلاء أو أولئك الأشخاص لينسبوا إليها ، ويمكن القانون أن يقول بالحكومة الملكية والخلافة الوراثية ، ولكنه لا يستطيع انتخاب ملك ولا تعين أسرة مالكة ، والخلاصة أن كل وظيفة ذات غرض خاص هي غير خاصة بالسلطة التشريعية مطلقاً .

وإنا بعد النظر إلى ذلك نرى من فورنا أنه عاد لا ينبغي أن يسأل عن يتحقق له وضع القوانين ما دامت من عمل الإرادة العامة ، ولا عن كون الأمير فوق القوانين ما دام عضواً للدولة ، ولا عن كون القانون غير عادل ما دام الإنسان لا يحوز على نفسه ، ولا عن كيفية كون الإنسان حراً وخاضعاً للقوانين مع ما دامت القوانين سجلات لرعايتها فقط .

وإذ يجتمع القانون بين عمومية الإرادة وعمومية الفرض ، كما يرى أيضاً ، فإن الرجل ، مهما كان شأنه ، لا يهدى ما يؤمر به قانوناً مطلقاً ، وكذلك لا يهدى قانوناً ما يأمر به السيد حول موضوع خاص ، بل مرسوم ، ولا يهدى عمل سيادة بل عمل حاكمة .

وأسمى جمهورية ، إذن كل دولة تدار بقوانين مهما كان شكل هذه الإدارة ، وذلك لأن المصلحة العامة هي التي تسود هنالك ، وهنالك

فقط ، ويكون الأمرُ العامُ حقيقةً ، وكلُّ حُكْمَةٍ شرعيَّةٍ جُمهوريَّةٌ<sup>(١)</sup> ، وسأفصلُ ما الحُكْمَةُ فيما بعد .

وليست القوانينُ ، بمحض المفهُومِ ، غير شروطٍ شرکةٍ مدنيةٍ ، ويجب أن يكون الشعب الخاضع للقوانين واضحاً لها ، ولا يقع تنظيمُ شروطِ الشرکة على غير الشرکاء ، ولکنهم كيف يُنظِّمونها ؟ أیکون هذا باتفاقِ عامٍ أم بتلقين مفاجيٍ ؟ وهل لامبینة السياسية جهازٌ تُعبِّرُ به عن إرادتها ، ومن ذا الذي يَمْنَحُها البصيرة الضرورية لوضع أفعالها ونشرها مُقدَّماً ، أو كيف تَنْطِقُ بها حين الحاجة ؟ - وكيف يُمْكِن جُمهوراً أعمى لا يَعْرِفُ ، في الغالب ، ما يريد ، لأن من النادر أن يَعْرِفُ ما هو صالحٌ له ، كيف يُمْكِن هذا الجمُهورُ أن يُتَفَّذَ من تلقاء نفسه مشروعاً بالغ العِظَم بالغ الصعوبة كالنظام الاشتراكي ؟ أَجلُّ ، إن الشعب يريد انْثِيرَ دائماً ، ولکنه لا يراه من تلقاء نفسه دائماً ، أَجلُّ ، إن الإرادة العامة مستقيمة دائماً ، ولكن قوة التمييز التي تُرشِّدُه لا تكون مُنَوَّرة دائماً ، ويجب أن تُبَدِّي له الأغراض كا هي ، وكما يجب أن تُبَدِّي له أحياناً ، فَيُدَلِّ على الطريق الصالح الذي يبحث عنه ، ويُصَانُ من إغواء الإرادات الخاطئة ، وتقرب الأمكنة والأزمنة إلى عيونه ، ويلَمَّ كيف يوازن بين جواذب المنافع الحالية الحساسة تجاه الشرور البعيدة المنفيَّة ، ويرى الأفراد ما يطرَّحون من خير ، ويريد الجمُهورُ

(١) لا أقصد بهذه الكلمة أريستقراطية ، ولا ديمقراطية ، فقط ، بل أقصد ، على المفهوم ، كل حُكْمَةٍ توجهها الإرادة العامة التي هي القانون ، ولا يجب أن تخلط الحُكْمَة بالسيد لتكون شرعية ، بل يجب أن تكون وزيراً له ، وهناك تكون الملكية نفسها جمهوريَّة ، وهذا ما يوضح في الباب الآتي .

ما لا يرى من خير ، والجحيم يحتاجون إلى أدلة على السواء ، ويجب أن يلزم أئنثك يجعل عزائهم ملائمة لعقلهم ، وأن يعلم ذاك معرفة ما يريد ، وهنالك ينشأ عن البصائر العامة اتحاد الإدراك والإرادة في الهيئة الاجتماعية ومن ثم يكون اتفاق الأجزاء التام ويُرفع المجموع إلى أعظم قوته ، وهذا يجعل المشرع ضروريًا .

## الفصل السابع

### المشرع

يجب ، لاكتشاف أحسن قواعد المجتمع الملائمة للأمم ، وجود ذكاء عالٍ يرى جميع أهواه الناس من غير أن ينتابه واحداً منها ، وألا يكون لهذا الذكاء أية صلة بطبيعتنا مع معرفة أساسية لهذه الطبيعية ، وأن تكون سعادته مستقلة عن سعادتنا مع إرادتها في العناية بسعادتنا ، ثم أن يتطلع مع الزمن إلى مجد بعيد فیحِدَّ في قرنٍ ليستطيع المتع في القرن التالي<sup>(١)</sup> ، فكان لا بدّ من آلهة لفتح الناس قوانين .

وما أتاه كليغولا من برهنة حول الواقع أتاه أفلاطون حول الحقوق لتعريف الإنسان المدني أو الملكي الذي يبحث عنه في كتابه «الحكم» ، ولكن إذا كان من الصحيح كون الأمير العظيم رجلاً نادراً فأشدَّ نذرَةً للمشرع العظيم ! ليس على الأول غير اتباع التمودج الذي يجب على الآخر أن يقدِّمه ، وهذا هو الميكانيك الذي يخترع الآلة ، وذلك ليس غير العامل الذي يُعدُّها ويُسِّرُّها ، ويقول مونتشكيو : « إن رؤساء الجمهورية هم الذين يضعون النظام حين قيام المجتمعات ، ثم يُكونُ النّظام رؤساء الجمهوريات<sup>(٢)</sup> ». ويجب على من يكون من الجرأة ما يحاول معه وضع نظم لشعب أن

(١) لا يصبح الشعب مشهوراً إلا عند ما يأخذ اشتراكه في الأفول ، ولا نعرف مقدار القرون التي أوجب نظام ليكورغ فيها سعادة الإسبارتنيين قبل أن يعلم بقية الإغريق أمره .

(٢) مونتشكيو ، عظمة الرومان وانحطاطهم ، فصل ١ .

يَشْعُرُ بقدرته على تغيير الطبيعة البشرية ، ومن ثُمَّ على تحويل كلَّ فرد ، هو في نفسه كُلُّ كاملٍ منفرد ، إلى جزءٍ من كُلِّ أعظمٍ منه ، فينال من هذا الكُلُّ حياته ووجوده من بعض الوجه ، وعلى تبديل كيان الإنسان تقويةً له ، وعلى إقامة كيانٍ جرْئِيٍّ معنويٍّ مقامَ كيانٍ طبيعِيٍّ مستقلٍّ منحتنا الطبيعة إياه جيماً ، والخلاصَةُ أنه يجب أن يَنْزِعَ من الإنسان قُوَّاه الخاصةَ ليُعطِيه من القُوَّى ما يكون غريباً عنه وما لا يستطيع أن يستعمله من غير مساعدة الآخرين ، وكلا بادت هذه القُوَّى الطبيعية وتلاشت عَظُمت القُوَّى المكتسبة ودامت ، وأصبح النظام متيناً كاماً ، وذلك أن المواطن إذا لم يكن شيئاً ، ولم يستطع شيئاً ، من غير الآخرين ، وكانت القوةُ المكتسبة من قِبَل الجميع مساويةً لحاصل قُوَّى جميع الأفراد الطبيعية أو أعلى منها ، أمكن أن يقال إن الاشتراك في أعلى نقطةٍ من الكمال يُمْكِنه أن يصلَ إليها . والشرعُ رجلٌ عجيب في الدولة من كُلِّ ناحية ، وهو إذا وجَبَ أن يكون هكذا بعيريته ليس أقلَّ من ذلك بوظيفته التي ليست قضاء ولا سِيادةً مطلقاً ، وهذه الوظيفة التي تتألف الجمهورية منها لا تدخل ضمن نظامها مطلقاً ، وإنما هي وظيفةٌ فرديةٌ عالية لا اشتراك بينها وبين السلطان البشري مطلقاً ، وذلك لأنَّه لا ينبغي لمن يسيطر على الناس أن يسيطر على القوانين ، وأنَّه لا ينبغي لمن يسيطر على القوانين أن يسيطر على الناس أيضاً ، وإلا كانت قوانينه خَدَّمةَ أهوائه فلم تؤَدِّ ، في الغالب ، إلى غير دوام مظلمه ، وما كان ليستطيع أن يَتَجَنَّبَ ، مطلقاً ، إفسادَ غالاته الخاصةَ قُذْسِيَّةَ عليه . ولما مَنَعَ لِيكُورُنْغُ وطنه قوانينَ بدأ باعتزال العرش ، وكان من عادة

معظم المدن الإغريقية أن يُعهد إلى غرباء في وضع قوانينها ، وقد سارت جمهوريات إيطالية الحديثة على هذا النرار في الغالب ، وقد صنعت جنيف مثلـ هذا وانتفتـ بما صنعتـ<sup>(١)</sup> ، وقد أبصرت رومـة في أزهى عصورها ابـعـاثـ جميع جـرـائمـ الطـفـيانـ فـيـ صـحـيمـهاـ وـكـادـتـ تـبـيـدـ ، وـذـلـكـ بـجـمـعـهاـ السـلـطـةـ الاشتـرـاعـيـةـ وـالـسـلـطـةـ ذاتـ السـيـادـةـ فـيـ روـوسـ وـاحـدـةـ .

وـمعـ ذـلـكـ فـإـنـ الحـكـامـ العـشـرـةـ أـنـسـهـمـ لـمـ يـدـعـواـ ، قـطـ ، حـقـ وـضـعـ أـىـ قـانـونـ استـنـادـاـ إـلـىـ سـلـطـانـهـمـ فـقـطـ ، وـقـدـ كـانـواـ يـقـولـونـ لـلـشـعـبـ : « لاـ شـئـ مـاـ نـقـرـحـهـ عـلـيـكـمـ يـمـكـنـ أـنـ يـتـحـوـلـ إـلـىـ قـانـونـ مـنـ غـيرـ موـافـقـتـكـ ، فـيـاـ أـيـهـاـ الرـومـانـ ، كـوـنـواـ بـأـنـفـسـكـمـ وـاضـعـيـ القـوـانـينـ التـيـ يـحـبـ أـنـ تـؤـدـيـ إـلـىـ سـعـادـتـكـ ». إـذـنـ ، لـاـ يـوـجـدـ ، أـوـ يـحـبـ أـلـاـ يـكـوـنـ ، أـىـ حـقـ اـشـتـرـاعـيـ إـلـىـ يـدـوـنـ القـوـانـينـ ، وـلـاـ يـسـتـطـيـعـ الشـعـبـ ، وـلـوـ أـرـادـ ، أـنـ يـجـرـّـدـ نـفـسـهـ مـنـ هـذـاـ حـقـ الـذـىـ لـاـ يـنـقـلـ ، وـذـلـكـ لـأـنـهـ لـاـ يـوـجـدـ ، وـفـقـ الـلـيـثـاقـ الـأـسـاسـيـ ، غـيرـ الإـرـادـةـ الـعـامـةـ مـاـ يـلـازـمـ الـأـفـرـادـ ، وـلـاـ يـمـكـنـ أـنـ يـوـجـدـ ضـمـانـ تـكـونـ بـهـ الإـرـادـةـ الـخـاصـةـ مـلـائـمـةـ لـلـإـرـادـةـ الـعـامـةـ إـلـاـ بـعـدـ إـخـضـاعـهـاـ لـأـصـوـاتـ الشـعـبـ الـحـرـةـ ، أـجـلـ ، كـنـتـ قـدـ قـلـتـ هـذـاـ ، وـلـكـنـ لـيـسـ مـنـ غـيرـ المـفـيدـ تـكـرارـهـ . وهـكـذاـ يـوـجـدـ فـيـ عـمـلـ الـاشـتـرـاعـ ، مـعـاـ ، أـمـرـانـ يـلـوحـ أـنـهـمـاـ مـتـناـقـضـانـ ، وـهـاـ : مـشـرـوعـ فـوـقـ الطـاـقةـ الـبـشـرـيـةـ ، وـسـلـطـةـ ، لـتـنـفـيـذـهـ ، لـيـسـتـ شـيـئـاـ .

(١) يـعـدـ سـيـ المـرـفـقـ لـمـلـىـ عـبـرـيـةـ كـالـفـنـ مـنـ لـمـ يـعـدـ غـيرـ عـالـمـ لـاهـقـ ، وـمـنـ ثـانـ وـضـعـ مـرـاسـيـنـاـ الـحـكـيـمـةـ الـذـىـ اـشـتـرـكـ فـيـهـ كـثـيرـاـ نـيـلـهـ مـثـلـ مـاـ نـالـ بـنـظـامـهـ ، وـمـهـماـ تـكـنـ اـنـثـورـةـ الـتـيـ يـمـكـنـ الزـمانـ أـنـ يـوـجـبـهاـ فـيـ دـيـنـنـاـ ، مـاـ دـامـ حـبـ الـوـطـنـ وـالـحـرـيـةـ لـمـ يـطـلـأـ بـيـنـنـاـ ، فـإـنـ ذـكـرـيـهـ هـذـاـ الرـجـلـ الـعـظـيمـ تـظـلـ مـبـارـكـةـ إـلـىـ الأـبـدـ .

وتوجَّد مُشكلاً تُستحقُّ الانتباه ، وهى أن الحكماه ، إذا ما أرادوا أن يخاطبوا بسانهم فريقَ العوام بدلاً من لسان هؤلاء ، لم يستطعوا أن يُسمعوا على ما يحتمل ، الواقع أنه يوجد ألف نوعٍ من الأفكار يتعدّر ترجمتها إلى لغة الشعب ، وكذلك المقاصد البالغة العموم والمواضيع البعيدة الفوز تكون خارجة عن إدراكه ، وما أن كلَّ فردٍ لا يستحسن خطَّة للحكومة غيرَ التي تلامِم مصلحته الخاصة فإنه يجدُ من العسير عليه أن يتحقق الفوائد التي يرجو تزعمها من الزهد الدائم الذي تفرضه القوانين الصالحة ، ويجب ، لكنْ يستطيع الشعب الناشي أن يتذوق مبادئ السياسة الصحيحة ، ويتبَعَ القواعد الأساسية لداعي الدولة ، أن يصبح المعلول علة ، وأن تكون الروح الاجتماعية ، التي يجب أن تصدر عن هذا النظام ، على رأس هذا النظام ، وأن يكون الناس قبلَ القوانين ما يجب أن يكونوه بهذه القوانين ، وهكذا ، إذْ كان لا ينبغي للمشرع أن يستعمل القوة ، ولا الدليل ، فإن من الضروري أن يلْجأ إلى سلطانٍ من صنفٍ آخرٍ قادرٍ على الجذب بلا عنفٍ وعلى الإقناع بلا قطعٍ .

وهذا ما حَمَلَ آباء الأمم ، في جميع الأزمنة ، على استشافاع السماء وتبجيد الآلهة بحكمتهم الخاصة ، وذلك لكي تُطِيع الشعوبُ الخاضعة لقوانين الدولة خُصُوصَها لقوانين الطبيعة ، والمُقرَّةُ بذات القوة في تكوين الإنسان وتكون المدينة ، بحريةٍ وتحمِيلَ زبرَ السعادة العامة بدعةٍ .

وإن هذا العقل الأسَّى الذي يَعْلُمُ مداركَ العوام هو العقلُ الذي يضع المشرع به أحكامه في فمِ الخالدين ليسوقوا بالسلطان الإلهيٌّ من لم تقدر

البصرة البشرية أن تتحرّكهم<sup>(١)</sup> ، ولكن لا يستطيع كلُّ واحدٍ أن يجعل الآلة يتكلّمون ، أو أن يؤمنَ به عند ما يجهّر بأنه ترجمانٌ لهم ، وتكون روحُ المشرع العظيمةُ هي المعجزة الحقيقةَ التي تثبت رسالته ، ويمكِّن كلَّ إنسانٍ أن ينقُضَ موائدَ من حجر ، أو أن يشرىَ هافناً للغيب ، أو أن يتظاهر بأنه يعاشر إحدى الإلهات سرّاً ، أو أن يروّض طائراً ليكلّمه في أذنه ، أو أن يجدَ وسائلَ غليظةً أخرى للتمويه على الشعب ، حتى إنَّه يمكن من لم يعرِف غيرَ هذا أن يجتمع ، مصادفةً ، كتيبةً من الحُمق ، ولكنه لن يؤسّس دولةً مطلقاً ، ولا يثبت عملُه الأخرقُ أن يزول معه ، ويؤلّف النفوذُ الفارغُ صلةً عابرةً ، ولا تجدُ غيرَ الحكمة ما يجعّله باقياً ، ولا تزال الشريعة اليهودية القائمة دائمةً ، وشريعةُ ابن إسماعيل التي تسيطر على نصف العالم منذ عشرة قرون ، تذبذب بالعظميين الذين أمنلّاها ، ومع أن الفلسفة المتنفخة ، أو روح التعصّب العمياء ، لا ترى فيما غيرَ مخادعٍ مُبْخوتين فإنَّ السياسة الصحيحة تُبصر في نظمهما تلك العبرية العظيمة القوية التي تهيمن على المؤسسات الحالية .

ولا ينبغي لنا أن نستنتج مع واردِ بُرْثُنْ ، مما تقدم ، وجودَ غرضٍ مشترك للسياسة والدين بيننا ، غيرَ أن أحدَ هذين الأمرين كان يصلح أدلةً للأخر فالأدوار الأولى للأم .

(١) قال مكيافيل : « حقاً أنك لا تجد بلدآ لم ينتسب إلى الرب مشرع قوانينه الخارق للعادة عند شعب ، وإلا لم تقبل قوانينه ، الواقع أنك تجد حقائق كثيرة نافقة يمكن الحكم أن يعرفها من غير أن تكون من وضوح الأسباب ما تستطيع أن تقنع الآخرين » .

## الفصل الثامن

### الشعب

كما أن المهندس يعاين الأرض ويستثِرها قبل إقامة بناء عظيم عليها ، وذلك ليرى هل تستطيع تحمل الثقل ، لا يأخذ المشرع الحكيم في وضع قوانين صالحةٍ بنفسها ، وإنما يبحث مقدماً في كون الشعب الذي يُعذَّبها له قادراً على احتمالها أو لا ، ولذا رفض أفلاطون أن يتمتع الأركاديين والسيّر ناثين قوانين عالماً أن هذين الشعرين كانوا غَنِيَّين فلا يُطيقان المساواة ، ولذا وُجِدَ في أقرطيس قوانين صالحةٍ ورجالٍ أردواه عن كون مينوس لم يُدرِّب غير شعبٍ مُغلَّ بالعيوب .

وظهر في العالم ألفٌ أمة أخذت بأسباب العظمة من غير احتمال لقوانين صالحةٍ ، حتى إن التي استطاعت احتماله منها لم تستطع الصبر عليه إلا لوقتٍ قصير من تاريخها الطويل ، ومُعظمُ الشعوب ، كثيرون من الناس ، لا يكون مِطْوَاعاً في غير شبابه ، فهو إذا شاب تَعَذَّر إصلاحه ، والعاداتُ إذا ما استقرت والأوهامُ إذا ما تأصلت حيناً كان من الأمور الخطيرة الفارغة أن يراد إصلاحها ، حتى إن الشعب لا يُطيقُ مَسَّ أمراضه لمعالجتها ، وهو في هذا كأولئك المرضى الهُوج الجبناء الذين يرتعشون عند منظر الطيب .

وكأنه يوجد أمراضٌ تقلب رؤوسَ الناس فينسُون الماضي ، يوجد في تاريخ الدول ، أحياناً ، أدوارٌ عنيفة يكون للثورات فيها من العمل في

الشعوب ما تَعْمَلُه بعض الأزمات في الأفراد فتقوم كراهية الماضي مقام النسيان ، وتبعث الدولة التي أحرقتها الحروب الأهلية من رمادها وتسترد قوة شباب بافلاتها من فكري الموت ، شأن إسبارطة في زمن ليكورنخ ورومة بعد آل تاركين ، وشأن هولندة وسويسرا بعد طرد الطغاة في الزمن الحديث .

يُبَدِّلُ أن هذه الحوادث نادرة ، وهي استثناءات تجدها سبباً ، دائماً ، في النظام الخاص للدولة المستثناء ، ولا يمكن هذه الاستثناءات أن تتفق لذات الشعب مرتين ، وذلك لإمكان جعل نفسه حرّاً ما بقي متواحشاً ، ولكنه يَفْدُو غير قادر على ذلك عند بُلَى النابض المدنى ، وهناك يمكن القِنَّ أن تُبَيِّدَه من غير أن تستطيع الثورات أن تُجْدِده ، وهو إذا ما كُسرَت قيوده لم يَلْبِثْ أن يتَفَرَّقَ ويصبح غير موجود ، وهو يحتاج إلى سيدٍ فيما بعد ، لا إلى منقذ ، في أيتها الشعوب الحرة أذْكُرَى هذا القول الجامع وهو : « يمكن اكتساب الحرية ، ولكنها لا تسترد مطلقاً » .

وليس الشباب طفولة ، ويأتي على الأتم ، كما على الناس ، دور شباب ، وإن شئت فقل دور رشد لا بد من انتظاره قبل إخضاعها للقوانين ، غير أنه لا يَسْهُل أن يُعرَف دائماً ، وهو إذا ما سُبِّقَ أَخْفَقَ العمل ، وذلك الشعب أهل ليدرَب منذ نشأته ، وذلك الشعب لا يكون أهلاً لذلك إلاّ بعد عشرة قرون ، ولن يتمدَّن الروس حقاً ، لأنهم تمدّنا على عجل ، وكان بطرس يتصف بعقرية افتداية ، لا عقرية حقيقة ، والعقريَّة الحقيقة هي التي تُبَدِّع وتصنع كلَّ شيء من العَدَم ، أَجَلْ ، إنه فعل أموراً صالحة ،

غير أن معظم ما فَعَلَ كان مخالفاً للصواب ، أَجَلْ ، إنه أبصر توحشَ شعبه ، غير أنه لم يُبصِر عدم بلوغه نضجاً يَتَقَبَّل معه الحضارة ، وهو قد أراد تمدينه حيناً كان يحب تمرينه على الحرب ، وهو قد أراد أن يَضْعَفَ ألمانيا وإنكلتراً منذ البداية حيناً كان عليه أن يصنع رُوساً ، وهو قد منع رعاياه من أن يكونوا ما يُمْكِنُهم أن يَكُونُوه ، وذلك بإيقاعهم أنهم كانوا مالا يَكُونُونَه ، وهو في ذلك كالأستاذ الفرنسي الذي يُكَوَّنُ تلميذه ليَلْمِعَ في طفولته ولا يَكُون شيئاً مذكوراً في بقية عمره ، وترَغَب إمبراطورية روسية في إخضاع أوربة ، وستُخْضَعَ نفسها ، فسيكون رعاياها وجيرانها من التَّرَسادَةِ وسادَتَنا ، وَتَظَاهَرُ لِهَذِهِ النُّورَةِ آتِيَّةً لا رَيْبَ فِيهَا ، وَيَعْمَلُ جَمِيعُ ملوكِ أوربة ، متفقين ، تَمْجيلاً لها .

## الفصل التاسع

### الشعب (تكلمة)

كما أن الطبيعة جعلت لقامة الإنسان الحسن التقويم من الحدود ما إذا جاوزه لم تُصنَّع هذه القامة غير عمالقة وأفراط يُوجَد لنظام الدولة الأقوم حدوٌ لا يكون بها من الاتساع ما ينافي حسن إدارتها ولا من الضيق ما لا يستقيم معه حفظها بنفسها ، ويُوجَد في كل هيئة سياسية من الحد الأعلى للقوة ما لا يُمْكِن مجاوزته ، وإنما يُبَتَّعَد عنه في الغالب للتتوسيع ، وكلما اتسعت الرابطة الاجتماعية ارتفعت ، وإذا نظر إلى دولة صغيرة وُجِدت ، على العموم ، أقوى من الدولة الكبيرة نسبياً .

ويمكن عرض ألف دليل لإثبات هذا المبدأ ، ومن ذلك أن المسافات الكبيرة تجعل الإدارة أكثر صعوبة ، وذلك كلوَزْن الذي يصبح أشدَّ تقدلاً في طرفِ أعظم عَتَقَة ، وكلما زادت الدرجاتْ غَدَت الإدارة أثقلَ وقرأً ، وذلك أن لكل مدينة إدارتها في بده الأمر فيدفع الشعب إليها ، وأن لكل مديرية إدارتها فيدفع الشعب إليها أيضاً ، ثم تأتي كل ولاية ، ثم تأتي الحكومات الكبيرة والمرَّازَبات والإيالات ، فيجب أن يُدفع إليها كلما ارتفقَ ، وذلك على حساب الشعب البائس ، وأخيراً تأتي الإدارة العليا التي تُعَصِّر الجميع ، وتقع هذه المُرهقات الكثيرة على الرعایا فتشـکـهم شيئاً فشيئاً ، ومن بعيد أن يكون الرعایا أحسن إدارة بجميع هذه الدرجات

المختلفة ، وهم بها أسوأ إدارةً مالو حكمت فيهم سلطةً منفردةً تَعْلُّمُوهُ ، ومع ذلك لا تكاد تبقى وسائلٌ كافيةٌ لمواجهة الطوارئ ، فتى وجوب الإسراعُ إليها كانت الدولة على شفا الانهيار .

وليسَ هذا كلَّ ما في الأمر ، لا لأن الحكومة أقلَّ بانسَاً وسرعةً ، فقط ، لتحمل على مراعاة القوانين ولتحوّل دون المظالم ولتقومُ المساوىً ولتعتنم المفاسد التي يُمْكِن أن تقع في الأماكن البعيدة ، بل لأن الشعب ، أيضاً ، أقلَّ حباً لرؤسائه الذين لا يراهم مطلقاً ، وللوطن الذي يتَّسَّطَّله كالماء ، ولمواطنيه الذين يُعدُّ معظمُهم غرباءً عنه ، ولا يُمْكِن القوانينَ نفسها أن تلامِن ولاياتٍ كثيرةً ذاتَ عاداتٍ مختلفةٍ وواقعةً في أقاليمٍ متباينةٍ جداً فلا تحتمل شكلَ الحكومة عينه ، ولا تؤدي القوانينُ المختلفةُ إلى غير الاضطراب والارتباك بين الرعايا الذين يعيشون تحت ظلِّ الرؤساء أنفسهم والذين يكونون على اتصالٍ دائمٍ فيختلطون ، أو يتزاوجون ، مع خصوصيَّاتِ عاداتٍ أخرى فلا يَعْرِفُون هل تراهم ملوكاً لهم ، والموهابُ مدفونةٌ والفضائلُ مجهرةٌ والرذائلُ بلا عقابٍ في هذا الجمود من الناس الذين لا يَعْرِفُ بعضُهم بعضاً والذين يجتمعُ بينهم مقرُّ الإدارَة العليا في مكان واحد ، ولا يرى الرؤساء المُقلَّدون بالأعمال شيئاً بأنفسهم ، ويقوم السُّكَّتبَة بِإِدارَة الدولة ، ثم إن التدابيرَ التي يجب اتخاذها حفظاً للسلطة العامة ، والتي يرغب هؤلاء الموظفون الأبعد في الإفلات منها أو فَرَّضُوها ، تستوعب جميع النشاط العام فلا يُترَكُ شيءٌ لسعادة الشعب ، ولا يكاد يبقى شيءٌ للدفاع عنه عند الضرورة ، وهكذا تَهُنَّ الهيئة البالغة الصخامةِ بالنسبة إلى نظامها وتَهُلِكُ مُسَحَّفةً تحت عينها الخاصَّ .

وعلى الدولة ، من ناحية أخرى ، أن تجعل نفسها قاعدةً أمنية لتضمن الاستقرار ، ولتقاوم الزعزع التي لا يقل ابتلاوها بها ، ولتقوم بالجهود التي تلزم بها لتبقى على حالها ، وذلك لأنه يوجد لدى جميع الشعوب ضربٌ من القوة الدافعة التي بها يَعْمَل بعضها ضدَّ بعضٍ عملاً مستمراً ويسهل إلى التوسيع على حساب جيرانه كزوابع ديكارت ، وهكذا يَحُفِّز خطر الابتلاع بالضعف حالاً ، ولا يستطيع أحد أن يخفي نفسه ، مطلقاً ، إلَّا بتوارثه مع الجميع ، فيكون الضغط بذلك متساوياً في كلٍّ ناحيةٍ تقريباً .

ومن ثمَّ تَرَى وجودَ أسبابٍ للتَّوسيع وأسبابٍ للتكلُّص ، وليس أدنى موهبةٍ في السياسي ما يَجِدُ به بين هذه الأسباب وتلك الأسباب أفقَ نسبةٍ لصيانة الدولة ، ويمكِّن أن يقال ، على العموم ، إنَّ الأسباب الأولى ، إذ لم تكن غيرَ ظاهريةٍ نسبيةٍ ، يجبُ أن تكون تابعةً للأسباب الأخرى التي هي باطنيةٍ مطلقة ، والنظامُ السليم هو الشيءُ الأول الذي يجب البحث عنه ، ويجب أن يعتمد على الحيوية التي تنشأ عن الحكومة الصالحة أكثرَ مما على الوسائل التي تنشأ عن الأماكن الكبيرة .

ومع ذلك شوهدت دولٌ بلغت من إحكام التركيب ما دخلت ضرورةً الفتوح معه ضمن نظامها ، وقد اضطررت هذه الدول ، لتبقى ، إلى التوسيع بلا انقطاع ، ومن المحتمل أن هنات هذه الدول نفسها كثيراً بهذه الضرورة السعيدة التي كانت تدلُّها ، مع حدٍّ عظمتها ، على الخصوص ، على زمن سقوطها الذي لا مناصَ منه .

## الفصل العاشر

### الشعب ( تكمة )

يمكن قياس الهيئة السياسية على وجهين ، أولى باتساع أرضها وبعد شعبها ، ويوجد بين كل من القياسيين علاقة مناسبة تكتسب الدولة عظمتها الحقيقة بها ، والناس هم الذين يصنعون الدولة ، والأرض هي التي تقيس الناس ، وتقوم هذه العلاقة ، إذن ، على كفاية الأرض لعيشة سكانها وعلى وجود سكان يمكن الأرض أن تقيسهم ، وعلى هذه النسبة يقوم الحد الأعلى لقوة العدد المعين للشعب ، وذلك لأن الأرض إذا كانت واسعة جداً تقلت حراستها ونقصت زراعتها وفاقت غلتها فكان هذا سبب الحروب الداعية قريباً ، ولأن الأرض إذا كانت غير كافية استحدثت الدولة لجاراتها تلافياً للتقص فكان هذا سبب الحروب المجموعية قريباً ، وكل شعب ليس له ، بوضعيه ، غير الخيار بين التجارة أو الحرب ضعيف بنفسه ، فأمره ممoot بمحاباته وبالحوادث ، ولا يكون له من الوجود غير ما هو متقلب قصير مطلقاً ، فإما أن يدوي وينير وضعه ، وإما أن يدوي ويصبح كالعدوم ، وهو لا يستطيع أن يبقى حراً إلا عن صغير أو عن عظمة .

ولا يمكن أن تقرر بالحساب نسبة ثابتة بين اتساع الأرض وعدد الأهلين الذين يمكنهم بعضهم بعضاً وذلك بسبب الفروق في خواص الأرض ، وفي درجات خصوبتها وطبيعتها غالاتها ، وفي طبيعة الأقاليم ، وبسبب الفروق

التي تلاحظ في أمزجة سكان هذه الأقاليم فترى بعضهم يستهلك قليلاً في بلدي خصيـب ، وترى آخرين يستهلكون كثيراً في أرض غير خصيـب ، وكذلك يجب أن يُنظر بعين الاعتبار إلى كثرة خـصب النساء وقلـته ، وإلى الأحوال الملاعة ، أو قليلة الملاعة ، في كل بلد لزيادة السـكان ، وإلى مقدار النفوذ الذي يمكن المـشرع أن يرجـو ممارسته في نظماته حول ذلك ، لذلك لا ينبغي للمـشرع أن يقيم رأـيه على ما يـرى ، بل وفق ما يـنصر ، ولا أن يـقف عند حال السـكان الحاضـرة بمقدار وقوفـه عند ما لا بدـ لهم من الوصول إليه بحكم الطبيـعة ، ثم إنه يوجد ألف حال تقتضـي فيها الحـوادث الحـلية الخاصة ، أو تـجهيز ، تـهـيل أرضـ أكبر مما تـلوح ضرورـتـه ، وهـكذا يـتوسـع كثيرـاً في البـلـاد الجـبلـية حيث الإـنـتـاجـات الطـبـيـعـيـة ، كالـغـابـ والـمـرـاعـيـ ، تـتـطـلـب عمـلاً قـلـيلاً ، وحيـث يـعـلمـ من التجـربـة كـونـ النـسـاء أـكـثـر خـصـبـاً ماـ في السـهـولـ ، وحيـث الأـرـضـ المـائـلةـ الكـبـيرـةـ لاـ تـنـعـمـ بـغـيرـ قـاعـدةـ أـفـقـيـةـ صـغـيرـةـ يـعـتمـدـ عـلـيـهاـ وـحـدـهاـ فـيـ النـبـاتـ ، وـعـلـىـ العـكـسـ يـكـيـنـ أنـ يـتـقـبـضـ عـلـىـ شـاطـئـ الـبـحـرـ ، حتـىـ فـيـ الأـرـضـينـ الصـخـريـةـ وـفـيـ الرـمـالـ الجـدـيـةـ تـقـرـيـباًـ ، وـذـكـ لـأـنـ صـيدـ الـبـحـرـ يـكـيـنـ أنـ يـقـومـ مـقـامـ غـلـاتـ الأـرـضـينـ إـلـىـ حـدـ بـعـيدـ ، وـلـأـنـ عـلـىـ النـاسـ أـنـ يـكـوـنـواـ أـكـثـرـ تـجـمـعاًـ لـدـفـعـ الـقـرـاصـيـنـ ، ثمـ لـأـنـ يـسـهـلـ كـثـيرـاًـ إـنقـاذـ الـبـلـادـ ، بـالـجـالـيـاتـ ، مـنـ السـكـانـ الـمـرـاهـقـةـ بـهـمـ .

إـلـىـ هـذـهـ الشـرـوطـ فـيـ تـنـظـيمـ شـعـبـ يـجـبـ أنـ يـضـافـ شـرـطـ لـاـ يـكـيـنـ أنـ يـقـومـ مـقـامـ أـيـ شـرـطـ آخـرـ ، وـلـكـنـ مـعـ دـعـمـ فـانـدـةـ الشـرـوطـ الـأـخـرـيـ بـغـيرـهـ ، وـذـكـ هـوـ التـقـعـ بـالـأـمـنـ وـالـيـسـرـ ، وـذـكـ لـأـنـ الزـمـنـ الـذـيـ تـنـظـمـ فـيـ الدـوـلـةـ هـوـ

كالازمن الذي تؤلف فيه كتيبة حين تكون بهيئتها أقلًّا اقتداراً على المقاومة وأقدرَ على التخريب بسهولة ، فالمقاومةُ تقع مع وجود الفوضى المطلقة أحسن مما في وقت الاختبار حين يُعنى كلُّ واحدٍ بمرتبته لا بالخطر ، وإذا ما وقعت حربٌ أو مجاعة أو فتنةٌ بنتةً في زمن الأزمة هذا سقطت الدولة لا محالة .

ولا يُعنى هذا عدم قيام كثيرون من الحكومات في أثناء هذه الزوابع ، وإنما هذه الحكوماتُ نفسها هي التي تُقوّض دعائم الدولة ، ويُوجِبُ الفاسدون ، أو يختارون ، أزمنةَ الاضطرابات هذه دائمًا ، فيُجيزُون ، تحت ستارِ من الذُّعْرِ العامِّ ، قوانينَ هدَاماً لم يكن الشعبُ ليقبل بها رابطَ الجأش ، ويعُدُّ اختيار الوقت من أصلحِ الدلائل في تمييز عمل المشتعل من عمل الطاغية . إذن ، أيُّ الشعوب أصلحُ موضوع للاشتراك ؟ ذلك الذي ارتبط برابطة الأصل أو المصلحة أو المهد فلم يتحمل نيرَ القوانين الحقيقَيَّةَ بعدُ ، وذلك الذي لم يكن لديه من العادات والخلافات ما هو متصلٌ كثيراً ، وذلك الذي لا يخاف أن يُرهق بفزوِ مفاجيء ، فيستطيعُ ، من غير تدخلٍ في منازعات جيرانه ، أن يقاوم بمفرده كلَّ واحدٍ منهم ، أو أن يستعين بأحدِهم على دُخُر الآخر ، وذلك الذي يُمكِّن أن يُعرَفَ كلُّ عضوٍ فيه من قبل الجميع فلا يُلزمُ فيه بتحميل الإنسان مالا طاقة له به ، وذلك الذي يستطيع أن يستغنِّي عن الشعوب الأخرى استغناءها عنه<sup>(١)</sup> ، وذلك الذي ليس غنياً

(١) إذا كان أحد الشعوب المغاربة لا يستطيع أن يستغني عن الآخر كان هذا وضيًّا قاسياً جداً على الأول كثير الخطأ على الثاني ، وكل أمة رشيدة تسرع في مثل هذه الحال إلى إنقاذ الأخرى من هذه التابعية ، وقد فضلَت جمهورية تلاسكالا ، المحاطة بالإمبراطورية المكسيكية ، أن تستغنِّي عن المحاج على أبياته من المكسيكيين ، ولو أعطوهها إياه بلا عوض ، فعلاوة تلاسكالا أبصرَوا الشوك المستتر تحت هذا الكرم ، فصانوا حريةَهم ، ثم صارت هذه الدولة المحمولة بتلك الإمبراطورية الكبيرة سببَ انهياراتها .

ولَا فَقِيرًا فِيمِ كُنْهِ أَنْ يَكْفِيَ نَفْسَهُ بِنَفْسِهِ ، وَأَخِيرًا ذَلِكَ الَّذِي يَجْمِعُ بَيْنَ ثَبَاتِ الشَّعْبِ الْقَدِيمِ وَدَعَةِ الشَّعْبِ الْحَدِيثِ ، وَالَّذِي يَجْعَلُ عَلَى الْاِشْتَرَاعِ شَاقًا هُوَ مَا يَجْبَبُ أَنْ يُبْنَى أَقْلَى مَا يَجْبَبُ أَنْ يُهْدَمْ ، وَالَّذِي يَجْعَلُ النَّجَاحَ أَمْرًا نَادِيًّا هُوَ تَعَذُّرُ اجْتِمَاعِ الْبَسَاطَةِ الطَّبِيعِيَّةِ وَالْحِاجَاتِ الْجَمِيعِ ، وَالْحَقُّ أَنْ مِنَ الصَّعُوبَةِ أَنْ تُوجَدْ هَذِهِ الشُّرُوطُ مُتَحَدَّدَةً ، وَمِنْ ثُمَّ كَانَ قَلَّةُ الدُّولِ ذَاتِ النُّظُمِ الصَّالِحةِ .

وَلَا يَرَالِ يَوْجِدُ فِي أُورَبَةِ بَلْدٍ قَادِرٌ عَلَى تَقْبِيلِ الْاِشْتَرَاعِ ، وَذَلِكَ الْبَلْدُ هُوَ جَزِيرَةُ قُورُنْسِقَةٍ ، وَمَا اسْتَطَاعَ بِهِ هَذَا الشَّعْبُ الْبَاسِلُ أَنْ يَسْتَرِدَ حَرِيَّتَهُ وَيَدَافِعَ عَنْهَا مِنْ شَجَاعَةٍ وَثَبَاتٍ يَسْتَحِقُّ أَنْ يُعْلَمَ بِهِ رَجُلٌ حَكِيمٌ مَعَهُ كَيْفَ يَحْفَظُ عَلَى مَا فَازَ بِهِ ، وَلَدَى مَنْ الشُّعُورُ مَا أُبْصِرَ بِهِ كَوْنَ هَذِهِ الْجَزِيرَةِ الصَّغِيرَةِ سُتُّدَهْشُ أُورَبَةَ ذَاتَ يَوْمٍ .

## الفصل الحادى عشر

### طُرُقُ الاشتراك المختلفة

إذا بحثَ عن الشيءِ الذى يقومُ عليه أعظمُ خيرٍ للجميعِ ، والذى يجبُ أن يكونَ غايةً كلَّ طريقٍ اشتراكِيٍّ ، وُجِدَ أنه يُردُّ إلى أمرَيْنِ أصلَيينِ : الحريةِ والمساواةِ ، الحريةِ ، لأنَّ كلَّ تَبَعِيَّةٍ خاصةٍ تعنى القوةَ التي أخذَت من هيئةِ الدولةِ مقدارَها ، والمساواةِ ، لأنَّ الحريةَ لا يُمْكِنُ أن تكونَ من غيرِها .

وكنت قد عَرَفْتُ الحريةَ المدنيةَ ، وأما المساواةُ فلا يُبنيُ أنْ يُعرفَ بهذهِ الكلمةِ كونُ درجاتِ السلطةِ والغنىِ واحدةً لدى الجميعِ على الإطلاقِ ، وإنما السلطةُ في كونها دون كلِّ طغيانٍ وفي كونها لا تمارسُ إلاً من حيثِ المرتبةِ والقوانينِ ، وإنما الغنى في عدم وجودِ مواطنٍ يكونُ من اليسر ما يشتري معه آخرَ ، وفي عدم وجودِ أحدٍ يكونُ من الفقرِ ما يُضطرُّ معه إلى بيع<sup>(١)</sup> نفسهِ ، وهذا يفترضُ ، من ناحيةِ الكبارِ ، اعتدالَ الأموالِ والاعتبارِ ، وهذا يفترضُ ، من ناحيةِ الصغارِ ، اعتدالَ الشُّحُّ والشهوةِ . وقد قيل إن هذه المساواةَ وهمٌ نظريٌّ لا يُمْكِنُ أن يكونَ عمليًا ،

(١) إذا أردتم أن تمنحووا الدولة ثباتاً فقربوا بين الطرفين الأقصىين ما استطعتم ، ولا تحسروا وجودَ أناسٍ أغنياءَ وفقراءَ ، فهذا الحالان اللذان لا يمكنُ فصل أحدهما عن الآخر بحكم الطبيعةِ هما ، كذلك ، شُوُمٌ على الخيرِ العامِ ، فن أحدهما يظهرُ أعزَّانَ الطفليانِ ، ومن الآخر يظهرُ الطفأةِ ، وبينهما تقعُ معاملةُ الحريةِ العامةِ ، فأحدُهما يشتري والآخر يبيع .

ولكن سوء الاستعمال إذا كان أمراً لا مفرّ منه أفلأ يجب تنظيمه على الأقل ؟ فبما أن قوة الأحوال تمثيل ، بالضبط ، على التضاد على السلامة دائمًا فإنه يجب على قوة الاشتراك أن تمثيل إلى صيانتها دائمًا .

يُنيد أن هذه الأغراض العامة لكل نظام صالح يجب أن تُعَدَّل في كل بلاد على حسب الوضع المحلي وطبع السكان ، ويجب ، بناء على هذه العوامل ، أن يُعطى كل بلاد طريقة نظام خاصة تكون أصلح ما يكون ، لا في حد ذاتها على ما يحتمل ، بل من حيث الدولة التي عين لها ، ومن ذلك أن الأرض إذا كانت نكدة جدباء أو كان البلد زاخرا بالسكان وجب على الشعب أن يتتحول إلى الصناعة والحرف فيتبادل بين ما ينتجه وما يُعِوزه من البيئات ، ومن ذلك أن الشعب إذا كان يشتعل سهلاً غنية ومنحدرات خصبية أو أرضاً صالحة ، فيُعِوزه الأهلون ، وجب عليه أن يوجه جميع همه إلى الزراعة التي تزيد السكان وأن يُقصى الحرف التي لا تؤدي إلى غير نقص السكان بمحشدها في أماكن قليلة ما تشتمل عليه من الأهلين<sup>(١)</sup> ، ومن ذلك أن الشعب إذا كان يسكن شواطئ واسعة ملائمة فدعوه يملاً البحر سفينـاً ويزاول التجارة والملاحة ، فهناك يُفضـى حياة زاهـرة قصيرة ، ومن ذلك أن البحر إذا كان لا يُبـلـلـ من سواحل الشعب غير صخور وعرة فدعـوه يـقـيـ متـوـحـشاً آكـلاً للأسـاكـ ، فـهـنـاكـ يـعـيشـ أـهـداًـ بـالـآـ ، وـأـحـسـنـ حـالـاًـ عـلـىـ ماـ يـحـتـمـلـ ، وـأـكـثـرـ سـعـادـةـ لـأـرـيبـ ،

(١) قال مسيو دارجنسون : « لا ينشر بعض فروع التجارة الخارجية غير فائدة زائفة في سبيل الملكة على العموم ، أجل ، يمكنها أن تبني بعض الأفراد ، وبعض المدن أيضاً ، بيد أن الأمة في جموعها لا تكتسب من ذلك شيئاً ، ولا يتحسن حال الشعب » .

وخلالصـة أـنـك إذا عـدـوتـ المـبـادـيـ المـشـرـكـةـ بـيـنـ الجـمـيعـ وـجـدـتـ كـلـ شـعـبـ يـشـتـملـ فـيـ نـفـسـهـ عـلـىـ سـبـبـ نـاظـمـ لـتـكـ المـبـادـيـ نـظـمـاـ خـاصـاـ بـهـ ،ـ عـلـىـ سـبـبـ جـاعـلـ اـشـتـرـاعـهـ خـاصـاـ بـهـ ،ـ وـهـكـذـاـ كـانـ الدـيـنـ غـرـضـ الـعـبـرـيـنـ الرـئـيـسـ فـيـ الزـمـنـ الـقـدـيمـ وـغـرـضـ الـعـرـبـ الرـئـيـسـ فـيـ الزـمـنـ الـحـدـيـثـ ،ـ وـهـكـذـاـ كـانـ الـآـدـابـ غـرـضـ الـأـثـنـيـنـ ،ـ وـالـتـجـارـةـ غـرـضـ قـرـطاـجـةـ وـصـورـ ،ـ وـالـمـلاـحةـ غـرـضـ رـوـدـسـ ،ـ وـالـحـربـ غـرـضـ إـسـپـارـاطـةـ ،ـ وـالـفـضـيـلـةـ غـرـضـ رـوـمـةـ ،ـ وـقـدـ يـيـنـ مـؤـلـفـ «ـ رـوـحـ الشـرـائـعـ »ـ فـيـ طـافـقـةـ مـنـ الـأـمـمـةـ دـهـاءـ الـشـرـعـ فـيـ تـوجـيهـ الـنـظـامـ نـحـوـ كـلـ وـاحـدـ مـنـ هـذـهـ الـأـغـرـاضـ .ـ

وـالـذـىـ يـجـعـلـ نـظـامـ الـدـوـلـةـ مـتـبـيـناـ باـقـيـاـ حـقـاـ هوـ الإـيمـانـ فـيـ مـرـاعـاةـ الـمـلـاءـمـاتـ بـماـ تـلـقـىـ بـهـ الـعـلـاقـاتـ الطـبـيـعـةـ وـالـقـوـانـينـ فـيـ نـقـاطـ وـاحـدـةـ وـمـاـ تـصـمـنـ بـهـ هـذـهـ الـقـوـانـينـ وـتـصـاحـبـ وـتـقـوـمـ تـلـكـ الـعـلـاقـاتـ ،ـ وـلـكـنـ الـشـرـعـ إـذـاـ مـاـ أـخـطـأـ غـرـضـهـ فـاتـخـذـ مـبـداـ غـيرـ الـذـىـ يـنـشـأـ عـنـ طـبـيـعـةـ الـأـمـورـ ،ـ كـانـ يـهـدـيـفـ أـحـدـهـاـ إـلـىـ الـعـبـودـيـةـ وـالـآـخـرـ إـلـىـ الـحـرـيـةـ ،ـ وـكـانـ يـهـدـيـفـ أـحـدـهـاـ إـلـىـ الـزـرـوـاتـ وـالـآـخـرـ إـلـىـ السـكـانـ ،ـ وـكـانـ يـهـدـيـفـ أـحـدـهـاـ إـلـىـ السـلـمـ وـالـآـخـرـ إـلـىـ الـفـتوـحـ ،ـ ضـعـفتـ الـقـوـانـينـ رـوـيدـاـ وـفـسـدـ الـنـظـامـ وـمـاـ اـنـفـكـتـ الـدـوـلـةـ تـضـطـرـبـ حـتـىـ تـهـارـ أـوـ تـغـيـرـ فـتـسـرـدـ الطـبـيـعـةـ الـتـىـ لـاـ تـقـهـرـ سـلـطـانـهـ .ـ

## الفصل التاسع عشر

### تقسيم القوانين

لا بدّ من مراعاة علاقتين كثيرة لتنظيم الكلّ ومنح الأمر العامّ أحسن شكلٍ ممكن ، وأولى هذه العلاقة هي تأثير الميثة بأجسامها في نفسها ، أي علاقة الكلّ بالكلّ ، أو علاقة السيد بالدولة ، وتؤلّف هذه العلاقة من علاقة الأحوال المتوسطة ، كما نرى ذلك فيما بعد .

وتحمّل القوانينُ التي تنظم هذه العلاقة اسمَ القوانين السياسية ، وتسمّى القوانين الأساسية أيضاً ، وليس من غير سببٍ أن تكون هذه القوانين حكيمَةً ، وذلك لأنَّه إذا لم يوجد في كلّ دولةٍ غيرٌ منهاجٌ صالحٌ لتنظيمها وجب على الشعب الذي يجدهُ أن يتمسّك به ، ولكنَّ النظام القائم إذا كان سيئاً فلماذا تُعدُّ القوانين التي تحول دون صلاح الشعب أساسية؟ ثم إن الشعب ، في كلّ حالٍ ، يكون ، دائمًا ، ولِّـ تغيير قوانينه ، حتى أحسنها ، وذلك لأنَّه إذا مارَّه أن يُؤذى نفسه فنَّ ذا الذي يحقُّ له أن يمنعه من هذا؟

والعلاقة الثانية هي ما بين الأعضاء ، أو مع الميثة بأسرها ، ويجب أن تكون هذه العلاقة قليلةَ الأهمية في الوجه الأول ، وأن تكون عظيمةَ الأهمية في الوجه الثاني ما أمكن ، أي أن يكون المواطنُ كاملَ الاستقلال عن الآخرين وأن يكون شديدَ الاتباع للدّيّنة ، وهذا ما يقع بذات الوسائل

دائماً ، وذلك لأنه لا يوجد غير قوة الدولة ما يضمّن حرية أعضائها ، وعن هذه العلاقة تنشأ القوانين المدنية .

ويُمْكِن أن يُبَيَّنَ ، أيضاً ، نوع ثالث من العلاقة بين الإنسان والقانون ، أي علاقة التزّاد على عِقابه ، وهذه العلاقة هي التي تؤدي إلى وضع القوانين الجزائية التي هي في الأساس نوع خاصٌ من القوانين أقلٌ من كونها مُؤيَّدةً بجميع القوانين الأخرى .

وإلى هذه الأنواع الثلاثة من القوانين يضاف نوع رابع ، وهو أهمُ من جميع الأنواع ، وهو لا يُنْقَشَّ على الرُّؤُخَام ولا على التُّحَاسِ ، بل في قلوب المواطنين ، وهو الذي يتألف منه نظام الدولة الحقيقية ، وهو الذي ينال قوَّى جديدة في كلّ يوم ، وهو الذي إذا ما هَرَمتَ القوانين الأخرى أو انطفأتَ أحياها أو قام مقامها ، وهو الذي يَحْفَظُ الشعبَ في روح نظامه ، ويُجْعَلُ قوة الرُّفَاف محلَّ السلطة على وجهٍ غير محسوس ، وأتكلم عن الطبائع والعادات ، وعن الرأي العام على الخصوص ، أي عن هذا القسم الذي يجهله سُياسيُّونا ، ولكن مع توقُّف جميع الأقسام الأخرى عليه ، عن هذا القسم الذي يُعَيَّنُ للشرع العظيم به سرًا وإن بدأ اقتصاره على أنظمة خاصة ليست غير عقدِ الْقُبَّةِ التي تؤلِّفُ الطبائعُ الْبَطِّيَّةَ التَّكَوِّنِيَّةَ الراستِخَ . وبين هذه الأصناف المختلفة للقوانين تكون القوانين السياسية التي تتَّأَلَّفُ منها الحكومة ، تكون هذه القوانين وحدَها ، خاصةً بموضوعٍ .

### البَابُ الثالث

دَعْنَا نحاول ، قبل الكلام عن مختلف أشكال  
الحكومة ، أن نُحدِّد ، بالضبط ، معنى هذه الكلمة  
التي لم توضح جيداً حتى الآن .



## الفصل الأول

### الحكومة على الموم

أنذر القارئ بضرورة قراءة هذا الفصل بدقة ، وبأني لا أعرف فن جعل نفسي واضحًا عند من لا يريد أن يكون متنبهً .

إن لكل عمل حِرَّة سببين يتعاونان في إحداثه ، فأحدهما أدبيٌّ ، وهو الإرادة التي تُعيّن العمل ، والآخر طبيعيٌّ ، وهو السلطة التي تُنفّذه ، ومتى سرت نحو غرضٍ وجب أن تكون قد أردتُ السير إليه أولاً ، وأن تَحْمِلَنِي قدماً ثانياً ، وإذا أراد كسيحٌ أن يَعْدُو ، ولم يُرِدْ رجلٌ نشيطٌ ذلك ، ظلَّ الانسان حيث ها ، وللهيئة السياسية ذات البواعث ، فيها تمازق القوة والإرادة ، وهذه باسم السلطة الاشتراكية ، وتلك باسم السلطة التنفيذية ، ولا شيء يُضمن ، أو لا شيء يُتبين أن يُضمن ، من غير تعاوينها .

وقد رأينا أن السلطة الاشتراكية خاصة بالشعب ، ولا يمكن إلا أن تكون خاصة به ، وعلى العكس يُشهِلُ أن يُرى ، بالمبادئ المقررة آنفًا ، أن السلطة التنفيذية لا يمكن أن تكون خاصة بعمومية كالاشتراك أو السيد ، وذلك لأن هذه السلطة لا تقوم على غير أعمالٍ خاصة ليست ، مطلقاً ، من نابض القانون ، ولا من نابض السيد نتيجةً ، من نابض هذا السيد الذي لا يمكن أن تكون أعماله غير قوانين .

ولذا تحتاج القوة العامة إلى عامل خاص يجمع بينها ويسيرها وفق

مناحي الإرادة العامة ، ويكون واسطة اتصال بين الدولة والسيد ، ويُضطجع في الشخص الألبي ما يَضْنِنه اتحاد الروح والبدن في الإنسان ، وهذا هو داعي الحكومة في الدولة التي تخلط خطأً بالسيد مع أنها ليست سوى وزير له . وما الحكومة إذن ؟ الحكومة هيئه متوسطة قائمه بين الرعایا والسيد ليتواصلوا موكول إليها تنفيذ القوانين وصيانة الحرية المدنية والسياسية .

وتسمى أعضاء هذه الهيئة « حكام » أو « ملوكاً » ، وتحمّل الهيئة بأسرها اسم « الأمير<sup>(١)</sup> » ، وهكذا يكون على حق كبير أولئك الذين يزعمون أن السنّد الذي يخضع الشعب به لرؤسائه ليس عقداً مطلقاً ، وإنما هو تقويض فقط ، وإنما هو وظيفة يمارس بها عمال السيد باسمه ما أوّل دعم إياه من سلطه فيمكنه أن يحدّدها ويستردّها ويحوّلها متى أراد ، ما دام التنزل عن مثل هذا الحق منافي لطبيعة الهيئة الاجتماعية مبaitنا لغاية الشركة .

ولذا أدعو بالحكومة أو الإدارة العليا ممارسة السلطة التنفيذية ممارسة شرعية ، وأدعو بالأمير أو الحاكم الرجل ، أو الهيئة ، المفوض إليه هذه الإدارة .

وفي الحكومة توجد القوى المتوسطة التي تتألف من نسبة الكل إلى الكل أو نسبة السيد إلى الدولة ، ويمكن تشبيه هذه النسبة الأخيرة بمحَدَّى تناسب تكون الحكومة وسطاً متناسباً بينهما ، وتتلقى الحكومة من السيد ما تُعطيه الشعب من الأوامر ، ويجب ، لتوازن الدولة جيداً ، وذلك عند تمديل كل شيء ، أن تُوجَد مساواة بين حاصل ، أو سلطان ، الدولة ، في

(١) وهكذا يطلق في البنية اسم « صاحب الشوكة الأمير » حتى عند عدم حضور الرئيس .

حد ذاته وحاصلٍ ، أو سلطانٍ ، المواطنين ، الذين هم سادةٌ من ناحيةٍ ورعيةٌ من ناحيةٍ أخرى .

ثم إنه لا يمكن تحريفُ أيٍ واحدٍ من هذه الحدود الثلاثة من غير أن يتحقق على النسبة حالاً ، وإذا أراد السيد أن يتحقق ، أو أراد الحكم أن يصدر قوانين ، أو رفقت الرعية أن تطبع ، اختلَّ النظام ، وعادت القوةُ والإرادةُ لاتفاقان ، ووقعت الدولةُ النحلةُ في الاستبداد أو الفوضى ، ثم بما أنه لا يوجد غيرٌ متوسطٌ مناسبٌ واحدٌ بين كلٍّ نسبةٍ فإنه لا يمكن غيرُ وجود حكومةٍ صالحةٍ واحدةٍ في الدولةِ أيضاً ، ولكن بما أن الفنا من المحوادث يمكن أن يغيرَ نسبَ الشعب فإن شَّتَّ الحكومات لا تكون وحدتها صالحةً لشَّتَّ الشعوب ، بل تكون هكذا لدى الشعب نفسه في مختلف الأزمان . وإن ، إذ أحاول إبداء رأيٍ حول مختلف النسب التي يمكن أن تسود بين ذينك الحدين المتناهيين ، اتخاذ عدد الشعب مثلاً كنسبةٍ يسهل التعبير عنها أكثرَ مما عن سواها .

ولنفترض كونَ الدولةِ مؤلفةً من عشرة آلاف مواطن ، فلا يمكن السيد أن يُعدَّ إلا أليباً وكهيئةٍ ، غير أن كلَّ عضوٍ يُعدَّ فرداً بصفته تابعاً ، وهكذا يكون السيد بالنسبة إلى التابع كعشرة آلافٍ بالنسبة إلى واحد ، أي إنه ليس لكلَّ عضوٍ في الدولةِ نصيبٌ غيرُ جزءٍ من عشرة آلافٍ من السلطانِ السيدِ وإن كان خاصماً له بأجمعه ، وإذا كان الشعب مؤلفاً من مئة ألفٍ نفس لم يتبدل حال الرعايا ، ووجد كلَّ واحدٍ تحت سلطان القوانين على السواء ، مع أن تصويته المنقوصَ إلى جزءٍ من مئة ألفٍ ذو تأثيرٍ في كتابة

القوانين أقلَّ عشرَ مراتٍ ، وهنالك ، إذ يبقى التابع وحده دائماً فإن نسبة السيد تزيد بمقدار عدد المواطنين ، ومن ثم تتفقُ الحرية كلاً عَظُمت الدولة .

و عند ما قلت إن النسبة تَزِيدُ قصداً ابتعادها عن المساواة ، وهكذا كلاً عَظُمت النسبة في اصطلاح المهندسين صغُرت في اصطلاح الناس ، والسبة إذ يُنظر إليها في الاصطلاح الأول من حيث الكمية ، تُقدَّر بالحاصل ، والسبة ، إذ يُنظر إليها في الاصطلاح الثاني من حيث وحدة الذات ، تُقدَّر بالمشابهة .

والواقع أن الإرادات الخاصة كلاً قلت نسبتها إلى الإرادة العامة ، أي نسبة الطبائع إلى القوانين ، وجبت زيادة القوة الزاجرة ، ولذا يجب ، لتكون الحكومة صالحة ، أن تكون أكثر قوة نسبياً كلاماً زاد الشعب عدداً .

ومن ناحية أخرى ، إذ يمْتَحَن توسيع الدولة حفظة السلطة العامة نَزَعات وسائل إلى إساءة استعمال سلطانهم فإن الحكومة كلاً وجَبَ أن تَزِيد قوَّة لزْجُر الشعب وجَبَ على السيد ، من ناحيته ، أن يزيد قوَّة لزْجُر الحكومة ، ولا أتكلم هنا عن القوة المطلقة ، بل عن القوة النسبية لختلف أقسام الدولة .

وينشأ عن هذه النسبة المضاعفة كون النسبة المتصلة بين السيد والأمير والشعب ليست فكرة مرادية مطلقاً ، بل نتيجة ضرورية لطبيعة الهيئة السياسية ، وينشاً عنها ، أيضاً ، أن أحد الحدود الفضوئي ، أي الشعب كتابع ، إذ كان ثابتاً مثلاً بوحدة فإن الداعي المضاعف كلاماً زاد أو نقص

زاد الداعي البسيط أو نقص أيضاً ، ومن ثم تغير الحدّ المتوسط ، وهذا يدلُّ على عدم وجود نظامٍ وحيدٍ مطلقٍ للحكومة ، بل على إمكان وجود حكوماتٍ مختلفةٍ طبيعةً بمقدار وجود دُولٍ مختلفةٍ جمماً .  
وإذا ما قيل ، عن تحويلِ هذه الطريقة إلى سخرية ، إنه كان يجب على أن تستخرج الجذرَ الرابعَ من عددِ الشعب ، لكي يُغترَ على ذلك المتوسط النسبيٌّ وتؤلَّفَ هيئَةُ الدولة ، أجبتُ أنتى لم أتناولْ هذا العدد هنا إلا مثلاً ، وأن النسبَ التي أتكلَّم عنها لا تقادُ بعده الناس فقط ، بل بكية الباعث الذي هو مزيجٌ من مجموع العلل ، وإذا كنتُ أستعير اصطلاحاتٍ هندسية للتعبير بأقلٍّ ما يُمكِّن من الكلام فإني لا أجهل ، مع ذلك ، أن الدقة الهندسية ليس لها مكانٌ في الكميات الأدبية .

والحكومةُ مُصَغَّرَةٌ عن الهيئة السياسية التي تكتنفها على مقاييسٍ كبير ، وهي شخصٌ معنويٌّ مجَهَّزٌ ببعض الخصائص ، فاعلٌ كالسيد ، منفعلٌ كالدولة ، ويُمكِّن تفريقه إلى نسبٍ متآثرٍ تنشأ عنها نسبةٌ جديدةٌ من حيث النتيجة ، وتنشأ عن هذه النسبة الجديدة نسبةٌ أخرى وفقَ نظامِ الحكم ، وذلك إلى أن ينتهي إلى حدٍ لا يتَّجرَّأ ، أى إلى رئيسٍ أو حاكمٍ عاليٍّ يُمكِّن تمثيله بين هذه النسبة المتواالية كالوحدة بين سلسلة الكسُور والسلسلة العددية .

ولنقنع بعدَ الحكومةِ هيئَةً جديدةً في الدولة منفصلةً عن الشعب والسيد متوسطةً بينهما ، وذلك من غير أن تربك في تلك الكثرة من المحدود .

ويُوجَدُ بين الميثنين هذا الفرقُ الجوهرىُ القائل إن الدولة تُوجَدُ بنفسها وإن الحكومة لا توجَدُ بغير السيد ، وهكذا فإن إرادة الأمير المسيطرة ليست ، أو يجب ألا تكون ، غير الإرادة العامة أو القانون ، وليس قوته غير القوة العامة المتجمعة فيه ، فإذا ما حاول أن يستخلص من نفسه عملاً مطلقاً مستقلاً أخذت رابطةُ الكلّ في الارتخاء حالاً ، وأخيراً إذا ما انتهى الأمير إلى حيازة إرادة خاصة أكثر فعاليةً من إرادة السيد واستعمل القوة العامة التي هي قبضته اتباعاً لهذه الإرادة الخلاصة فإنه يكون هنالك سيدان : سيدٌ حَقٌّ وسيدٌ واقعٌ ، وهنالك يتلاشى الاتحاد الاجتماعي من فوره وتتحلّ الميئنة السياسية .

ومع ذلك فإنه ، لكي يكون لهيئه الحكومة وجودٌ وحياةٌ حقيقةً تمازج بها من هيئه الدولة ، ولكي يستطيع جميعُ أعضائها أن يسيِّروا متفقين وأن يلاموا الغاية التي أقيمت من أجلها ، لا بدّ لها من شخصيةٍ خاصةٍ وحسنةٍ مشتركةٍ بين أعضائها ، من قوّةٍ ، من إرادةٍ خاصةٍ تسعى إلى بقائهما ، ويفترض هذا الوجودُ الخلاصُ مجالسَ ومجتمعَ وسلطةَ عقدٍ وفصلٍ ، وحقوقاً وألقاباً ، وامتيازاتٍ خاصةً بالأمير حضراً ، جاعلةً منصبَ الحاكم أكثرَ شرفاً بنسبة صِعابه ، والصعوبةُ كلُّ الصعوبة في تنظيم هذا الكلّ التابع ضمنَ الكلّ فلا يفسِّد النظام العامَ مطلقاً بتوطيد نظامه ، ولا يمْيزُ ، دائمًا ، قوته الخلاصَ المُعدَّ لبقائه من القوة العامة المُعدَّة لبقاء الدولة ، والخلاصَ أن يكون مستعداً دائمًا للتضحية بالحكومة في سبيل الشعب ، لا بالشعب في سبيل الحكومة .

نعم مع أن هيئةَ الحكومة المصنوعةَ من عمل هيئةٍ أخرى مصنوعةٍ ،

وَمَعَ أَنَّهُ لِيْسَ لَهَا غَيْرُ حِيَاةً مُسْتَعَارَةً تَابِعَةً مِنْ بَعْضِ الوجُوهِ ، فَإِنَّ هَذَا لَا يَعْنِي مِنْ قَدْرَتِهَا عَلَى السَّيِّرِ بِشَيْءٍ مِنَ الْبَأْسِ أَوِ النَّشَاطِ ، وَمِنْ تَعْتِيمِهَا بِعَافِيَةٍ ذَاتِ قُوَّةٍ مَا ، ثُمَّ إِنَّهَا ، مِنْ غَيْرِ ابْتِعَادٍ مُبَاشِرٌ عَنْ غَايَةِ نَظَامِهَا ، تَسْطِيعُ أَنْ تَنَتَّرِفَ عَنْهَا بَعْضَ الْانْحِرافِ وَفَقْ الْوَجْهِ الَّذِي أُقْبِلَتْ بِهِ .  
 وَيَنْشَأُ عَنْ جَمِيعِ هَذِهِ الْفَرْوَقِ مَا يَحْبُّ أَنْ يَكُونَ لِلْحَكُومَةِ مِنْ عَلَاقَةٍ مُخْتَلِفَةٍ بِهِيَةِ الدُّولَةِ ، وَذَلِكَ وَفَقْ الْعَلَاقَةِ الْعَرَاضِيَّةِ وَالخَاصَّةِ الَّتِي تُعَدَّلُ بِهَا هَذِهِ الدُّولَةُ نَفْسُهَا ، وَذَلِكَ لِأَنَّ الْحَكُومَةَ الَّتِي هِيَ أَحْسَنُ مَا يَكُونُ بِنَفْسِهِ تُصْبِحُ أَكْثَرَ مَا يَكُونُ عَيْنِيَا إِذَا مَا فَسَدَتِ الْعَلَاقَةُ الَّتِي تَقْوِيمُ عَلَيْهَا وَفَقْ قَائِصَ الْمَهِيَّةِ السِّيَاسِيَّةِ التَّابِعَةِ لَهَا .

## الفصل الثاني

### المبدأ الناظم لختلف أشكال الحكومة

يجب لبيان سبب تلك الفروق العام أن يُعَلَّمَ بين الأمير والحكومة هنا كما مِنْتُ بين الدولة والسيد فيما تقدم .

وينكِنُ هيئة الحكام أن تؤلَّف من أكْبَر عدٍ من الأعضاء أو أقل عد منهم ، وقد قلنا إن نسبة ما بين السيد والرعايا كانت من العِظَم بنسبيـة كثرة عدد الشعب ويكـنـا ، بقياسٍ واضح ، أن نقول مثل ذلك عن الحكومة تجاهـ الحـاكـام .

ولكن بما أن قوة الحكومة الناتمة هي قوة الدولة دائمًا فإنـها لا تتبدل أبداً ، ومن ثم كلما اتـخذـتـ هذهـ القـوـةـ نحوـ أـعـضـائـهاـ الخـاصـةـ قـلـ ماـ يـقـيـقـ لها منها للعمل في جميع الشعب .

ولـذاـ كـلـاـ زـادـ عـدـ الحـاكـامـ ضـعـفتـ الحـاكـومـةـ ، وـبـماـ أـنـ هـذـاـ المـبـداـ أـسـاسـيـ فـلنـعـملـ عـلـىـ إـيـضـاحـهـ جـيدـاـ .

يمـكـنـاـ أـنـ نـمـيزـ فـيـ شـخـصـ الـحـاكـمـ ثـلـاثـ إـرـادـاتـ مـخـلـفةـ جـوـهـراـ ، وـهـيـ :

أولاًـ : إـرـادـةـ الـفـردـ الـخـاصـةـ الـتـيـ تـهـدـيـ إـلـىـ نـفـعـ الـخـاصـ فقطـ ، ثـانـيـاـ : إـرـادـةـ الـحـاكـامـ الـمـشـرـكـةـ الـتـيـ تـعـمـلـ فـيـ نـفـعـ الـأـمـيرـ فقطـ ، وـالـتـيـ يـنـكـنـ تـسـمـيـتـهاـ إـرـادـةـ الـهـيـئةـ ، هـذـهـ إـرـادـةـ الـتـيـ تـكـوـنـ عـامـةـ نـظـرـاـ إـلـىـ الـحـاكـومـةـ وـخـاصـةـ نـظـرـاـ إـلـىـ الـدـوـلـةـ الـتـيـ تـؤـلـّـفـ الـحـاكـومـةـ جـزـءـاـ مـنـهاـ ، ثـالـثـاـ : إـرـادـةـ الشـعـبـ ، أـوـ إـرـادـةـ

السيد التي هي عامة نظراً إلى الدولة التي تُعد الكل أكثَرَ ما إلى الحكومة التي تُعد جزءاً من الكل .

وفي الاشتراك الكامل يجب أن تكون الإرادة الفردية أو الخاصة صفرأ ، وأن تكون إرادة الهيئة الخاصة بالحكومة تابعة إلى الفردية ، ومن ثم أن تكون الإرادة العامة أو إرادة السيد مسيطرة دائمًا وقاعدة وحيدة لجميع الإرادات الأخرى .

وعلى العكس ، تصبح هذه الإرادات المختلفة ، وفقَ النظام الطبيعي ، أكثَرَ فاعليةً كلاً تجتمع ، وهكذا فإن الإرادة العامة هي الأضعف دائمًا ، ويكون لإرادة الهيئة المقام الثاني ، وللإرادة الخاصة أولَ مقام ، بين الجميع ، فيكون كلُّ عضوٍ في الحكومة نفسه أولاً ، ثم حاكماً ، ثم مواطنًا ، أى وفقَ ترتيبِ معاكسي ، تماماً ، لِمَا يقتضيه النظام الاجتماعي .

وإننا بعد تقرير ذلك ، نقول إن جميع الحكومة إذا كان قبضاً رجل واحد اتحدت الإرادة الخاصة وإرادة الهيئة تماماً ، ومن ثم كانت إرادة الهيئة هذه في أقصى ما يمكن من شدتها ، ولكن بما أن استعمال القوة يتوقف على درجة الإرادة ، وبما أن قوة الحكومة المطلقة لا تتغير مطلقاً ، فإن أكثَرَ الحكومات فعاليةً هي حكومة الفرد .

وعلى العكس ، وحددوا بين الحكومة والسلطة الاشتراكية ، واجعلوا من السيد أميراً ومن جميع المواطنين حكامًا ، ترَوا هنالك أنه عاد لا يكون لإرادة الهيئة المختلطَة بالإرادة العامة من الفاعلية ما يزيد على هذه الإرادة ، وتَرَكَت الإرادة الخاصة في كمال قوتها ، وهكذا تكون الحكومة ،

الصاحبة لذات القوة المطلقة دائمًا ، في الحد الأدنى من قوتها النسبية أو فاعليتها .  
ولا جدال في هذه النسب ، ويوجد من العوامل ما يؤيدها ، ويرى مثلاً ، أن كلَّ حاكم أعظم فاعليته في هيئته من كلِّ مواطن في هيئته ، ومن ثم أن الإرادة الخاصة أكثر نفوذاً في أعمال الحكومة مما في أعمال السيد ، وذلك لأنَّ كلَّ حاكم مُؤور بعض وظائف الحكومة دائمًا تقريباً ، مع أنَّ كلَّ مواطن ، إذا ما أخذ على حِدة ، لم يعارض أية وظيفة من السيادة ، ثم إن الدولة كلاماً اتسعت زادت قوتها الحقيقة وإن لم تزد هذه القوة بنسبة اتساعها ، ولكن بما أن الدولة تبقى كما هي فإن عدد الحكام يزيد على غير طائل ، ولا تزال الحكومة قوة حقيقة أكثر من قبل ، وذلك لأن هذه القوة هي قوة الدولة التي يبقى مقاييسها متساوية دائمًا ، وهكذا فإن قوة الحكومة النسبية أو فاعليتها تنتقص من غير أن تتمكن زيادة قوتها المطلقة أو الحقيقة .

وما لا رَيْبَ فيه ، أيضاً ، أن تسير الأمور يصبح أكثر بطءاً كلما عهدَ فيه إلى أناس كثرين ، فالحذر حيث يكون لا يكثُر الحظ ، وتضييع الفرصة ، وبالنهاية تقوت ثمرة النقاش .

وقد أثبتت أن الحكومة ترتخي كلما كثر الحكام ، وقد أثبتت أن الشعب كلما زاد وجبت زيادة القوة الزاجرة ، ومن ثم يجب أن تتغير نسبة الحكام إلى الحكومة على عكس نسبة الرعايا إلى السيد ، أي إن الدولة كلما عَظَمت وجب أن تقبض الحكومة ، وذلك بحيث ينقص عدد الرؤساء بنسبة زيادة الشعب .

ومع ذلك فإنني لا أتكلم هنا عن غير القوة النسبية للحكومة ، لا عن سدادها ، وذلك لأن الحاكم إذا كان ، على العكس ، كثيراً اقتربت إرادة الهيئة من الإرادة العامة ، وذلك بدلاً من ألا تكون إرادة هذه الهيئة نفسها ، تحت سلطان حاكمٍ منفرد ، غير إرادة خاصة كما قلتُ ذلك ، وهكذا يُخسرُ من ناحيةٍ ما يُمكِّن أن يُكتسب من الأخرى ، ويقوم فنُّ التشريع على معرفة تعيين النقطة التي تلتقي فيها قوةُ الحكومة وإرادتها ، المعكوستا النسبة دائماً ، ضمنَ أنفعِ علاقتها للدولة .

### الفصل الثالث

## تقسيم الحكومات

رأينا في الفصل السابق سبب التمييز بين مختلف أنواع الحكومة أو أشكالها على حسب عدد الأعضاء الذين تتألف منهم ، فبقي علينا أن نرى في هذا الفصل كيف يقع هذا التقسيم .

يمكن السيد ، أولاً ، أن يعوض إلى جميع الشعب ، أو إلى أكبر قسم منه ، عبد الحكومة ، فيكون من المواطنين الحكماء من هم أكثر من المواطنين الأفراد ، ويطلق اسم «الديموقراطية» على شكل الحكومة هذا .

أو يمكن السيد أن يحصر الحكومة في يد عدد قليل ، فيكون من المواطنين الأفراد من هم أكثر من الحكماء ، ويطلق اسم «الأristocratie» على هذا الشكل . وأخيراً يمكن السيد أن يجمع جميع الحكومة في يد حاكم منفرد يستمد الآخرون كلهم سلطتهم منه ، وهذا الشكل الثالث هو أكثر الأشكال شيوعاً ، ويسمى « الملكية » أو الحكومة الملكية .

وما تجنب ملاحظته كون جميع هذه الأشكال ، أو الشكلين الأوليين على الأقل ، تقبل الزيادة والنقصان ، وكونها على شيء من التفاوت الكبير أيضاً ، وذلك لأنه يمكن الديمقراطية أن تشتمل على جميع الشعب أو أن تنقبض إلى النصف ، ويمكن aristocratie ، من ناحيتها ، أن

تَتَقْبَضُ ، بلا تحديدٍ من نصف الشعب إلى أصغر عدد ممكن ، حتى إن الملكية نفسها تقبل بعض التقييم ، ومن ذلك أن كان يوجد في إمبراطورية ملِكَان ، دائمًا ، وفق نظامها ، ومن ذلك أن رُؤْسَى في الإمبراطورية الرومانية حتى ثمانية أباطرة دفعَة واحدة من غير أن يُمْكِن القولُ بأن الإمبراطورية وُرِعَت ، وهكذا توجد نقطة يختلط فيها كلُّ شكلٍ للحكومة بما يليه ، ويُرى أن الحكومة ، بثلاثِ تسمياتِ حصرًا ، عُرْضةً لأشكالٍ مختلفة ، في الحقيقة ، بمقدار ما للدولة من مواطنين .

ويوجد ما هو أكثرُ من هذا ، وذلك أن الحكومة إذ يُمْكِن أن تنقسم إلى أقسامٍ أخرى من بعض الوجوه ، فيدارُ بعضُ هذه الأقسام على طرازٍ ويُدارُ بعضُ آخرٍ منها على طراز آخر ، يُمْكِن أن ينشأ عن هذه الأشكال الثلاثة المختلطة طائفةٌ من الأشكال المركبة التي يقبلُ كلُّ واحدٍ منها الزيادةَ بجميع الأشكال البسيطة .

وفي جميع الأزمنة نُوِّقشَ كثيراً حولَ أحسنِ شكلٍ للحكومة ، وذلك من غير أن يُنظرَ إلى أن كلَّ واحدٍ منها أحسنُ الأشكال في بعض الأحوال وأسوأها في أحوالٍ أخرى .

وإذا كان عددُ الحكام الأغلَيْن في مختلف الدول يجب أن يكون على عكس عدد المواطنين فإنه ينشأ عن هذا ، على العموم ، كونُ الحكومة الديموقратية تلائم الدول الصغيرة ، وكونُ الحكومة الارستقراطية تلائم الدول المتوسطة ، وكونُ الحكومة الملكية تلائم الدول الكبيرة ، وتنسَبَنَتْ هذه القاعدة من البداية رأساً ، ولكن كيف تُعدُّ الأحوال الكثيرة التي يُمْكِن أن تُسْفِر عن شواذ؟

## الفصل الرابع

### الديموقراطية

من يَصْحُّ القانونَ يَعْرِفُ أكْثَرَ من غيره كَيْفَ يَجْبُ أَنْ يُنَفَّذَ وَيُفَسَّرَ، وَيَلْوَحُ، إِذَنْ، أَنَّهُ لَا يُمْكِنُ أَنْ يَوْجُدْ نَظَامٌ أَحْسَنُ مِنَ النَّظَامِ الَّذِي يُوَحَّدُ فِيهِ بَيْنَ السُّلْطَةِ التَّنْفِيذِيَّةِ وَالسُّلْطَةِ الْإِشْتَرَاعِيَّةِ، وَلَكِنَّ هَذَا نَفْسَهُ هُوَ الَّذِي يَجْعَلُ هَذِهِ الْحُكُومَةَ غَيْرَ كَافِيَّةً مِنْ بَعْضِ الْوُجُوهِ، وَذَلِكَ لِأَنَّ الْأَمْرَ الَّتِي يَجْبُ أَنْ تُمَارَزَ تَكُونُ مُخْتَلَطَةً، وَلَا إِنَّ الْأَمْرَ وَالسِّيدَ، إِذْ لَمْ يَكُونَا غَيْرَ ذَاتِ الشَّخْصِ، لَا يُؤْلَانَ غَيْرَ حُكُومَةَ بِلَا حُكُومَةً.

وَلَيْسَ مِنَ الصَّالِحِ أَنْ يُنَفَّذَ الْقَوَانِينَ مِنْ يَصْحُّهَا، وَلَا أَنْ تَحُولَ هَيَّةُ الشَّعْبِ اتِّبَاهَهَا مِنَ الْقَاصِدِ الْعَامَةِ إِلَى الْأَغْرَاضِ الْخَاصَّةِ، وَلَا شَيْءٌ أَشَدُ خَطَرًا مِنْ تَأْثِيرِ الْمَصَالِحِ الْخَاصَّةِ فِي الْأَمْرِ الْعَامَةِ، وَإِنْ سُوءُ استِعْمَالِ الْحُكُومَةِ الْقَوَانِينَ أَفْلَئُ شَرًّا مِنْ فَسَادِ الْمُشَرِّعِ الَّذِي يَكُونُ نَتْيَاجَهُ لَازِمًا لِلْأَغْرَاضِ الْخَاصَّةِ، فَالدُّولَةُ إِذْ تَكُونُ قَدْ فَسَدَتْ فِي جُوهرِهَا فَإِنَّ كُلَّ إِصْلَاحٍ يَصِيرُ مُتَعَذِّرًا، وَإِنَّ الشَّعْبَ الَّذِي لَا يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَسْعَى بِاستِعْمَالِ الْحُكُومَةِ مُطْلَقاً لَا يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَسْعَى بِاستِعْمَالِ الْإِسْتِقْلَالِ أَيْضًا، فَالشَّعْبُ الَّذِي يُحْسِنُ الْحُكْمَ دَائِماً لَا يَحْتَاجُ إِلَى أَنْ يُحْكَمَ فِيهِ أَبْدَأً.

وَإِذَا مَا نُظِرَ إِلَى الْإِصْطَلاحِ فِي أَوْتُقِ مَعَانِيهِ رُؤِيَ أَنَّهُ لَمْ تَوَجَّدْ دِيمُوقْرَاطِيَّةٌ حَقِيقِيَّةٌ قَطُّ، وَأَنَّهُ لَنْ تُوجَدَ مُطْلَقاً، فَمَا يَخَالِفُ النَّظَامَ الْطَّبِيعِيَّ

أن يَخْنُكَ العدد الأَكْبَرْ وَأَنْ يَخْنُكَ فِي الْمَدْدِ الْأَصْغَرْ ، فَلَا يُمْكِنْ أَنْ يُتَخَيلَ بِقَاءَ النَّاسِ مُجَمِّعًا بِلَا اِنْقِطَاعٍ لِيَنْقُطِعَ إِلَى الْأَمْرِ الْعَامَةِ ، وَلَيْسَ مِنَ السَّهْلِ أَنْ يَنْتَصِبَ النَّاسُ لِيَجَانِاً مِنْ غَيْرِ أَنْ يَتَبَدَّلَ شَكْلُ الْإِدَارَةِ .

وَالْوَاقِعُ أَنِّي أَعْتَدَ اِقْتَدَارِي عَلَى وَضْعِ الْبَدْءِ الْقَاتِلِ إِنْ وَظَافِنَ الْحَكْمَةِ عِنْدَمَا تُقْسَمُ بَيْنَ حَاكِمٍ كَثِيرٍ فَازَ أَفْلَاهُ عَدْدًا بِأَعْظَمِ سُلْطَانٍ ، عَاجِلًا كَانَ هَذَا أَوْ آجِلًا ، وَلَوْ مِنْ أَجْلٍ سَهْلَةٍ إِنْجَازُ الْأَمْرِ الَّتِي تُسَوِّقُهَا إِلَى هَذَا السُّلْطَانِ بِحُكْمِ الطَّبِيعَةِ .

ثُمَّ مَا أَكْثَرَ مَا يَصْعُبُ تَوْحِيدُهُ مِنَ الْأَمْرِ الَّتِي تَفَرَّضُ هَذِهِ الْحَكْمَةُ ! وَمِنْ ذَلِكَ : أَوْلًا : كَوْنُ الدُّولَةِ بِالْفَةِ الصُّورَ حِيثُ يَتَشَهَّلُ اِجْتِمَاعُ النَّاسِ وَحِيثُ يَسْهُلُ عَلَى كُلِّ مَوْاطِنٍ أَنْ يَعْرِفَ الْآخَرِينَ ، ثَانِيًا : بِسَاطَةٌ كَبِيرَةٌ فِي الْأَوْضَاعِ تَحُولُ دُونَ كَثْرَةِ الْأَمْرِ وَدُونَ الْمَنَاقِشَاتِ الشَّائِكَةِ ، ثَالِثًا : كَثِيرٌ مُسَاوَةٌ فِي الصَّفَوْفِ وَفِي التَّرَوَاتِ ، فَلَا يُمْكِنْ بِقَاءَ الْمُسَاوَةِ بِغَيْرِهِ زَمَانًا طَوِيلًا فِي الْحَقُوقِ وَالْسُّلْطَانِ ، وَأَخِيرًا قَلِيلٌ تَرَفٌ أَوْ عَدْمُهُ ، وَذَلِكَ لِأَنَّ التَّرَفَ إِمَّا أَنْ يَكُونَ نَتْبِعَةَ التَّرَوَاتِ وَإِمَّا أَنْ يَجْعَلَهَا ضَرُورِيَّةً ، وَالْتَّرَفُ يُفْسِدُ الْفَنَّ وَالْفَقِيرَ مَعًا ، الْأُولَى عَنْ حِيَاةِ ، وَالْآخِرَةِ عَنْ رَغْبَةِ ، وَالْتَّرَفُ يَبْيَعُ الْوَطَنَ مِنَ التَّحْكُمِ وَالتَّبَاهِي ، وَالْتَّرَفُ يَنْزِعُ مِنَ الدُّولَةِ جَمِيعَ مَوَاطِنِهَا لِيَجْعَلَ بَعْضَهُمْ عِيْدَاءً لِبَعْضٍ ، وَلِيَجْعَلَ الْجَمِيعَ عِبْدًا لِلرَّأْيِ الْعَامِ .

وَهَذَا هُوَ السَّبَبُ فِي أَنْ مَؤْلَفًا مُشَهُورًا جَعَلَ الْفَضْيَلَةَ مِبْدَأً اِلْجَمِيعِيَّةِ ، وَذَلِكَ لِأَنَّ جَمِيعَ تَلَكَ الْأَحْوَالَ لَا يُمْكِنْ أَنْ تَقْوَمَ بِلَا فَضْيَلَةَ ، غَيْرَ أَنْ

هذا العقري البهـيـ فـانـهـ السـدـادـ غالـباـ ،ـ والـوضـوحـ أـحيـاناـ ،ـ عـنـ عـدـمـ الـقـيـامـ بـماـ يـجـبـ منـ تـقـرـيـقـ ،ـ فـلـمـ يـبـصـرـ أـنـ السـلـطـةـ السـيـدةـ إـذـ تـكـونـ وـاحـدـةـ فيـ كـلـ مـكـانـ فـإـنـهـ يـجـبـ وـجـودـ ذاتـ المـبـدـءـ فـكـلـ دـوـلـةـ حـسـنـةـ النـظـامـ عـلـىـ درـجـةـ كـبـيرـةـ أـوـ صـغـيرـةـ حـقـيقـةـ ،ـ وـذـلـكـ عـلـىـ حـسـبـ شـكـلـ الـحـكـومـةـ .ـ وـأـضـفـ إـلـىـ ذـلـكـ أـنـهـ لـاـ تـوـجـدـ حـكـومـةـ عـرـضـةـ للـحـرـوبـ الـأـهـلـيـةـ وـالـاضـطـرـابـاتـ الدـاخـلـيـةـ كـثـيرـاـ كـالـحـكـومـةـ الـدـيمـقـراـطـيـةـ أـوـ الشـعـبـيـةـ ،ـ وـذـلـكـ لـأـنـكـ لـاـ تـجـدـ حـكـومـةـ مـيـلـاـ تـمـيلـ بـقـوـةـ وـاسـتـمرـارـ إـلـىـ تـغـيـرـ الشـكـلـ ،ـ وـلـاـ حـكـومـةـ تـتـطـلـبـ كـثـيرـ اـنتـبـاهـ وـإـقـادـ لـبـقـائـهاـ كـاـمـىـ ،ـ وـفـيـ هـذـاـ النـظـامـ عـلـىـ اـنـتـصـوصـ يـجـبـ أـنـ يـتـسـلـحـ الـمـوـاطـنـ بـالـقـوـةـ وـالـثـبـاتـ وـأـنـ يـقـولـ فـكـلـ يـوـمـ مـنـ حـيـاتـهـ ،ـ وـفـيـ صـيـمـ فـوـادـهـ ،ـ مـاـكـانـ يـقـولـهـ شـرـيفـ<sup>(١)</sup> فـاضـلـ فـيـ دـيـاتـ بـولـونـيـةـ :ـ «ـ أـفـضـلـ الـحـرـيةـ مـعـ اـنـخـطـرـ عـلـىـ السـلـمـ مـعـ الـعـبـودـيـةـ »ـ .ـ وـلـوـ وـجـدـ شـعـبـ مـنـ الـآـهـمـ لـكـانـ حـكـومـتـهـ دـيمـقـراـطـيـةـ ،ـ فـكـومـةـ بـالـفـةـ الـكـمالـ كـهـذـهـ لـاـ تـلـامـ الـآـدـمـيـنـ .ـ

(١) هو شريف بوسناني ووالد ملك بولونيا : دوك لورين .

## الفصل الخامس الأristocratie

لدينا هنا شخصان معنويان مختلفان كثيراً ، وهما : الحكومة والسيد ، ومن ثم إرادتان عامتان ، إحداهما بالنسبة إلى جميع المواطنين ، والأخرى بالنسبة إلى أعضاء الإدارة ، وهكذا فإن الحكومة ، وإن كانت تستطيع أن تُنظّم ضابطها الداخلية كما يُرِّوّقها ، لا يمكنها أن تخاطب الشعب بغير اسم السيد مطلقاً ، أي باسم الشعب نفسه ، وهذا ما لا يجب أن يُنسى أبداً .  
والمجتمعات الأولى حكمت في نفسها أريستوقراطياً ، وكان رؤساء الأسر يتشارون فيما بينهم حول الأمور العامة ، وكان الشبان يُذعنون لسلطان التجربة بلا سؤال ، ومن هنا جاءت الأسماء : الكهنة والشيوخ والسنات والحرّونت ، ولا يزال همّج أمريكا الشمالية يُخْنَكُّمون في أنفسهم على هذا الوجه حتى أيامنا ، وحكومتهم حسنة جداً .

ولكن كلاماً تَفَلَّبْ تفاوتُ النظام على التفاوت الطبيعي فضلَ التَّرَاءَ<sup>(١)</sup> أو السلطان على السن وأصبحت الأريستوقراطية انتخابية ، ثم بما أن السلطان الذي يُفضي إلى الأولاد مع أموال الأب يجعل الأسرة من الأشراف فإنه يجعل الحكومة وراثةً ويرى من أعضاء السنات من هم في العشرين من السن .

---

(١) من الواضح أن كلمة Optimates لدى القدماء لا تمني الأحسن ، بل الأقوى .

إذن ، يوجد للرأيستوغرافية ثلاثة أنواع : طبيعية وانتخابية ووراثية ، فال الأولى لا تلائم غير الشعوب البسيطة ، والثانية أسوأ جميع الحكومات ، والثالثة أحسنها ، وهي الرأيستوغرافية بالمعنى الصحيح .

وإذا عدَّت الفرق بين السلطتين وجدتها قائمة على انتخاب أعضائها ، وذلك لأن جميع المواطنين في الحكومة الشعبية يولدون حكامًا فقصراً لهم هذه على عدد قليل ، وهم لا يُغدو ذلك إلا بالانتخاب<sup>(١)</sup> ، أي بهذه الوسيلة التي يكون بها الصلاح والإدراك والتجربة وجميع الأسباب الأخرى للتفضيل والاحترام العام ضمناً جدداً للحكم بروبية .

وإلى ذلك أضيف إنجاز المجالس أعمالها بما هو أكثر سهولة ، والمناقشة فيها وتوجيهها بما هو أكثر نظاماً وأعظم همة ، وكون اعتبار الحكومة أشد دعامة في الخارج بفضل سيناريين أحلاهما بجمهوري مجاهول أو محظوظ . والخلاصة أن أحسن ترتيب وأقربه إلى الطبيعة أن يَحْكُمُ أرشد الناس في الجمهور عند ما يُطْمَئِنُ إلى أنهما يَحْكُمُونَ فيه فعّاله ، لا شعاعاً لأنفسهم ، ولا ينبغي ، مطلقاً ، أن تُكَثِّرَ التوابض عبئاً ، ولا أن يُطالع بعشرين ألفاً رجلاً ما يستطيع منه رجلٌ مختار أن يصْنعوا حتى ما هو أحسن منه ، ولكن مما يجب أن يلاحظ كون مصلحة الهيئة تأخذ في توجيه القوة العامة هنا على قاعدة الإرادة العامة بما هو أقل ، ووجوداً ميل آخر

(١) إن من المهم كثيراً أن تنظم بالقوانين طريقة انتخاب الحكام ، وذلك لأنه إذا ما ترك ذلك لشيبة الأمير لم يكن اجتناب الواقع في الرأيستوغرافية الوراثية كما حدث في جمهوريتي البندقية وبرن ، وتعد الأولى دولة منحلة منذ زمن طويل ، ولكن الثانية باقية على حالها بفضل حكمة سباتها البالغة ، وهي تحسب بذلك استثناء كريماً خطيراً .

لا مناص منه يَنْزِعُ من القوانين قسماً من السلطة التنفيذية . وأما من حيث ما يلائم فردياً فلا يجب أن تكون الدولة من الضَّالَّة والشعبُ من البساطة والاستقامة ما يَنْتَبِعُ معه تنفيذُ القوانين الإِرَادَةُ العامة من فوزه كافٍ الديموقراطية الصالحة ، ولا أن تكون الأمة من المَظَمَّة ما يَقْدِرُ معه كلُّ من الرؤساء المُفْرَقَيْن للحكم فيه أن يَظْهَر سيداً في ولايته وأن يصبح مستقلاً ليصير ملكاً في آخر الأمر .

ولكن الأُرْبِيسْتُوْرَاطِيَّة إذا كانت لا تتطلب جميعاً ما تحتاج إليه الحكومة الشعبية من الفضائل فإنها تقتضي فضائلَ أُخْرَى خاصَّةً بِهَا ، وذلك كالاعتدال في الأغنياء والقناعة في الفقراء ، وذلك لما يَلُوحُ من عدم صواب المساواة الوثيقة هنالك ، وهذه المساواة لم تَوجَدْ حتى في إِسْپَارَاطَة .

ثم إذا كان شَكْلُ الحكومة هذا يَحْتَمِلُ تفاوتاً في الثَّرَاءِ فذلك لكي يُمْهَدُ في إدارة الشُّؤُون العامة ، على العموم ، إلى من يستطيعون أن يَقْفُوا عليها جميعاً أَوْ قَاتِلُهم أَحْسَنَ من غيرهم ، ولكن لا لِيُفَضِّلُ الأغنياء دائِنَّاً كَا يَزْعُمُ أَرْسَطَو ، وعلى العَكْسِ يُرى من المُمْمَّ أن يَغْرِفُ الشعب ، أحياناً ، عن خيارِ مُضَادٍ ، وجودَ أسبابٍ تفضيلٍ في مَزِيَّةِ الرجالِ أَهْمَّ من الثَّرَاءِ .

## الفصل السادس

### الملكية

حسبنا الأمير ، حتى الآن ، شخصاً معنوياً أليباً متحدلاً بقوة القوانين وأميناً على السلطة التنفيذية في الدولة ، والآن يجب علينا أن نعد هذه السلطة مجتمعةً في يد شخصٍ طبيعيٍّ ، في يد شخصٍ حقيقيٍّ ، يحقُّ له وحده أن يتصرف فيها وفقَ القوانين ، وهذا الشخصُ هو ما يُسمى عاهلاً أو ملكاً .

وعكسُ هذا حال الإدارات حيث يُمثل الموجودُ الأليءُ فرداً ، فتكون الوحدةُ المعنوية ، التي يتتألفُ الأميرُ منها ، وحدةً طبيعيةً في الوقت عينه ، فترى جميعُ الخصائص ، التي يجمعها القانون في الآخر بجهودٍ كثيرة ، مجتمعةً اجتماعاً طبيعياً .

وهكذا فإن إرادة الشعب وإرادة الأمير وقوه الدولة العامة وقوه الحكومة الخاصة أمورٌ تلامِن كلُّها ذاتَ الباعث ، وإن جميعَ التوابض قبضةً واحداً ، وإن الجميع يسير نحو غرضٍ واحد ، فلا توجد حركاتٌ متناحفة متهادمة ، ولا يمكن أن يتصورَ نظامٌ كذلك يُسفرُ أقلُّ جهدٍ فيه عن أعظم عمل ، ويُخيَّل إلىَّ ، بأرمَخِيدِسَ الحالِسِ هادئاً على الشاطئِ والجارِ مركباً كبيراً بلا مشقةٍ ، ملِكٌ ماهرٌ يُديرُ ولاياته الواسعةَ من غرفته ويُحرِّك كلَّ شيءٍ مع ظهوره ساكناً .

ولكنْ إذا لم تُوجَدْ حكومةً أكثرُ من تلك قوَّةً فإنه لم يوجدْ من

الحكومات ما تكون الإرادةُ الخاصةُ فيه أَكْثَرَ سلطةً وأَسْهَلَ هيئتهُ على الإرادات الأخرى ، أَجَلٌ ، إن الجميع يسير نحو ذات الفرض ، غير أن الغرضَ ليس السعادةَ العامةَ مطلقاً ، حتى إن قوة الإدارة ذاتها تُبَدِّي نفسها مُجحفةً بالدولة دائمًا .

ويريد الملوك أن يكونوا مُطلقين دائمًا ، ومن بعيدٍ يُنادون بأن أحسن وسيلةٍ إلى ذلك أن يُحببُوا أنفسهم إلى رعاياهم ، وهذا المبدأ رائعٌ جدًا ، وهو صحيحٌ جدًا من بعض الوجوه ، ومن سوء الحظ أن يُسخرَ منه في البلاطات دائمًا ، ولا جرم أن السلطانَ الذي يأتي من حبٍ الرعية هو أعظمُ القوى ، ولكنه مُوقَّتٌ شرطيٌّ ، وما كان الأمراء ليزْضوا به مطلقاً ، ويرغبُ أحسن الملوك أن يكونوا في وضع الخُبَيْثاء إذا ماراقهم هذا ، وذلك من غير انقطاعٍ عن أن يكونوا سادةً ، وقد يقول واعظٌ سياسيٌ لهم : بما أن قوة الشعب هي قوتُهم فإن أعظم مصلحةٍ لهم هي في ازدهار الشعب وكثرته وهنيئته ، وهم يعلمون جيداً أن هذا غيرُ صحيح ، فأول ما تقوُّم عليه مصالحُهم الشخصية هو أن يكون الشعب ضعيفاً بائساً وأَلَا يستطيع مقاومتهم مطلقاً ، وأعترف ، عند افتراض خضوع الرعية التام دائمًا ، بأن مصلحةُ الأمير تقضى بأن يكون الشعب قوياً ، وذلك لتجعله هذه القوة التي هي قوته مرهو باً لدى جيرانه ، ولكن بما أن هذه المصلحة ليست غيرَ ثانويةٍ تابعة ، وبما أن كلا الافتراضين ، القوة والخضوع ، متناقضٌ ، فإن من الطبيعي أن يُعطى الأمراء مكانَ الأفضلية للمبدأ الذي هو أَفْيَدُ لهم مباشرةً ، وهذا ما عَرَضَه صموئيل أمام العربين بقوة ، وهذا ما أظهره

**مَكْيَاشِيلٌ** بوضوح ، و**مَكْيَاشِيلٌ** ، إذ تظاهر بأنه يُلقي دروساً على الملوك ، ألقى ما هو عظيم منها على الشعب ، فكتاب «الأمير» لـ**مَكْيَاشِيلٌ** هو كتاب «الجمهورين»<sup>(۱)</sup> .

وَنَعْلَمُ مِنَ الْعَلَاقَى الْعَامَةِ أَنَّ الْمَلَكِيَّةَ لَا تَلَامِمُ غَيْرَ الدُّولَ الْكَبِيرَةِ ،  
وَنَجِدُ هَذَا عِنْدَمَا نَدْرُسُهَا فِي حَدَّ ذَاتِهَا ، وَكَمَا كَانَتِ الْإِدَارَةُ الْعَامَةُ كَثِيرَةً  
نَقْصَتْ عَلَاقَةُ الْأَمِيرِ بِرَعْيَاهُ ، وَاقْتَربَتْ مِنَ الْمَسَاوَةِ ، وَذَلِكَ بِمِحِيطِ تَكُونُ  
هَذِهِ الْعَلَاقَةُ وَحْدَةً أَوْ مَسَاوَةً فِي الْدِيمُوقْرَاطِيَّةِ ، وَيُزِيدُ هَذَا الْفَرْقُ كَمَا  
تَقْبَضُ الْحَكُومَةُ ، وَهُوَ يَنْبُلغُ حَدَّهُ الْأَقْصَى عِنْدَمَا تُصْبِحُ قَبْضَةً وَاحِدًا ،  
وَهُنَالِكَ يُوجَدُ بَوْنٌ وَاسِعٌ بَيْنَ الْأَمِيرِ وَالشَّعْبِ وَتَفَقَّدُ الدُّولَةُ ارْتِبَاطَهَا ، وَلَا بُدَّ  
مِنَ الرَّاتِبِ الْمُتَوَسِّطِ لِتَكُونُ هَذَا الْاِرْتِبَاطُ ، وَلَا بُدَّ مِنَ الْأَمْرَاءِ وَالْعَظِيمَاءِ  
وَالْأَشْرَافِ لِمَنْهُ ، يَنْبَدِي أَنَّ مِثْلَ هَذِهِ الْأَمْرَوْرَ لَا يَلَامُ دُولَةً صَغِيرَةً حِيثُ  
جَمِيعُ هَذِهِ الرَّاتِبِ تُقَوَّضُهَا .

ولكن إذا كان من الصعب أن تحسن إدارةً دولةً كبيرة فإن من الصعب أكثر من ذلك أن تدار من قبلِ رجلٍ واحدٍ إدارةً حسنة ، فكلَّ ما يُعَمَّلُ يَحْدُثُ عندما يُنِيبُ الْمَلَكُ عنه أَنَاسًا آخرين . ويوجَدُ عِبْدُ جوهرى لا مفرَّ منه يَضْمُنُ الحكومة الملكية ، داتماً ، دون

(١) كان مكيافيل رجلاً فاضلاً ومواطناً صالحاً ، ولكنه إذ كان تابعاً لآل ميديسيس فقد كان مضطراً ، عن ضغط وطنه ، إلى إخفاء حبه للحرية ، وما كان من اختيار بطله المقوت ، سزار بورجيا ، يدل بما فيه الكفاية على مقصده الخفي ، وما كان من تناقض بين مبادئه كتابة «الأمير» ومبادئ أحداديه عن تيسل ليفيوس وتاريخه عن فلورنسة يدل على أنه لم يتفق لهذا المفكر السياسي غير قراء سطحيين أو فاسدين ، وقد منع بلاط روما كتابة بشدة ، ولا غرو ، فهذا البلاط هو أكثر ما وصفه بوضوح .

الحكومة الجمُورِية ، وهو أن الصوت العام في الحكومة الجمُورِية لا يرتفع إلى المراتب الأولى ، تقريرًا ، غير أناس منورين قادرین يملئونها بشرف ، مع أن أولئك الذين يملئون المعالى في الملكيات هم ، في الغالب ، من صغار الشُّطَّار وصغار ذوى الدَّسَائِس وصغار المفسدين الذين يصلُون بموهبيهم الحقيقة إلى المناصب العالية في التَّبَلَّاطات فتبَدُّو غباؤتهم للجمُور فوز اتهامهم إليها ، ويكون الشعب أقلَّ زلَّاً من الأمير في هذا الاختيار ، ويندر وجود الرجل ذي المزية الحقيقة بين وزراء الملك ، تقريرًا ، ندرة وجود رجل ذي جهالة على رأس حكومة جمُورِية ، وهكذا إذا ما قضى حسنُ الحظُّ بأن يقبض على زمام الأمور أحدُ هؤلاء الرجال المقطورين على الحكم ، وذلك في ملكيةٍ فَسَدَتْ تقريرًا بتلك الأكdas من المديرين اللطفاء بُهِتَ ، الناس من الوسائل التي يجدُها ، وعدَ ظهوره دورًا جديداً في تاريخ بلاده .

ويجِبُ ، لحسن إدارة الدولة الملكية ، أن يُقاس عظمها أو اتساعها بمقدار الحاكم فيها ، فالفتح أسهل من الإدارة ، أجلَ ، يمكن أن يستعن بعَتَلَةٍ كافيةٍ في رَجَّ العَامِ ياصبِع واحدة ، غير أنه لابدَ من كثْفِي هِرْكولَ لدعْمه ، ومما تكن الدولة صغيرَةً فإنَّ الأمير يكون دونها صغيراً على الدوام تقريرًا ، وعلى العكس إذا كانت الدولة صغيرةً جداً بالنسبة إلى رئيسها ، وهذا ما يندر وقوعه إلى العادة ، فإنه يساء الحكم فيها أيضًا ، وذلك لأنَّ الرئيس إذ يتبع اتساعَ أغراضه دائمًا فإنه ينسى مصالح رعياته ولا يجعلهم أقلَّ بُوسًا ياسأة استعمال مواهبه مما يجعلهم رئيسًا دونه جدارةً عن عَوْزٍ إلى ماليس عنده ، وهكذا على الملكة أن تنبسط أو تقبض مع كلَّ عهدٍ على حَسَب مدارك

الأمير ، ولكن بما أن مواهب السنّات أثبتت كمّيّةً فإنه يُمكّن الدولة أن تكون ذات حدود دائمة من غير أن تكون الإدارة دون ذلك حُسنَ سِيرٍ .

وأكثُر ما يُحسَن في حُكْمَة الفرد من محذور هو عدم تلك الوراثة المتصلة التي تجعل في الحكومتين الآخرين اتصالاً غير منقطع ، فإذا مات ملكٌ افتقر إلى آخر ، وتدعى الانتخابات فتراتٌ خطيرةً ، وهي عاصفةٌ ، وَتَكُثُرُ الدسائس والفساد في تلك الحكومة مالم يتاح للمواطنون بما لا تتحمّله من نزاهةٍ وإخلاص ، ومن الصعب ألا يبيع الدولة بدوره من باعت الدولة نفسها منه ، وألا يُعوض نفسه على حساب الضعفاء من النقد الذي اعتصره الأقواء منه ، وفي إدارةٍ كهذه تنتشر الرشوة عاجلاً أو آجلاً ، وما يُتَمَّعَ به من أمنٍ في عهد الملوك على هذا الوجه شرٌّ من فوضى فتراتِ الملك .

وماذا صُنِع لِتلافي هذه الشرور؟ جعلت التجان وراثيةً في بعض الأسر ، ووضع نظامٌ للوراثة مانعٌ لكلٌّ نزاع عند موت الملك ، أي إنَّ محذور الوصايات على العرش أقيم مقام محذور الانتخابات ، وإن المدوه الظاهر فضل على الإدارة الرشيدة ، وإن مغامرة اتخاذ أولادٍ أو شُكُّنٍ أو بُلُّه رؤساء رُجحَت على الخِصام حول اختيار ملوكٍ صالحين ، ونحن إذ لم ننظر إلى هذا بعين الاعتبار ، وذلك بتعرِيضنا أنفسنا لمخاطر التناوب ، فإننا نُوجّهُ جميع المصادفات تقريراً ضدَّ أنفسنا ومن الكلام الرَّصين جوابُ الشاب دُبُّينز يُوس لأبيه الذي أَنْبَهَ على قيامه بعمل شائن ، وذلك حينَ سأله: « ألمَّ أعطِكَ المَّمْلَكَ ؟ » ، « وَيُّ ، لم يكن أبوك ملكاً ! » .

وكلٌ يتسابق ليخطفَ العدلَ والعقل من الرجل الذي نُشِّي ليتولى أمرَ الآخرين ، ويقال إنه يعاني كثيرون نصباً لتعليم شباب الأمراء فنَ الحُكْم ، ولا يلُوح أن هذه التربية تُفديهم ، وخَيْرٌ من ذلك أن يُبَدِّلَ تعليمهم فنَ الطاعة ، ولم يُدرَّب على الحُكْم قطُّ أعاذهُ الملكُ الذين رفعَ التاريخُ ذكرَهُم ، فالحُكْمُ علمٌ لا يبتعد عن نَبْيِه مطلقاً مقدار ما نَتَعلَّمُ منه كثيراً ، وهو عِلمٌ نناه بالطاعة أحسنَ مما نناه بالقيادة ، « وذلك لأن أَئُومَ وسيلة وأَعْصَرَ طريقةٍ للتمييز بين الخير والشرّ هو أن تسأل نفسك عما تريد وما لا ت يريد إذا ما كان غيرُك ملكاً<sup>(١)</sup> ».

ومن نتائج عدم الالتحام هذا تَقلُّبُ الحكومة الملكية ، التي تُنظِّم نفسها وفقَ منهاجٍ تارةً ووفقَ منهاجٍ آخرَ تارةً أخرى ، وعلى حَسْبِ طبعِ الأمير أو على حَسْبِ أخلاقِ مَنْ يَحْكُمُونَ نيابةً عنه ، فلا يُمْكِن أن يكون لها غَرَضٌ ثابتٌ ولا نَهْجٌ موافقٌ لزمنٍ طويل ، أى ذلك التَّقلُّبُ الذي يجعل الدولة مذبذبةً دائماً بين مبدأً ومبدأً ، وبين مشروعٍ ومشروعٍ ، والذي لا محلٌ له في الحكومات الأخرى حيث يكون الأميرُ عيشه دائماً ، ولذا يُرسِّي ، على العموم ، أنه إذا وُجِدَ كيدٌ كبيرٌ في بَلَاطِ وُجِدَ عظيمٌ حَكْمٌ في سِنَاتٍ ، وأن الجمهورياتِ تَسِيرُ نحو مقاصدها يصافرُ أَكْثَرَ ثباتاً وأَحْسَنَ انتظاماً ، وذلك بِدلاًً ما يُحدِّثُه من انقلابٍ في الدولة كلٌ انقلابٌ في الوزارة الملكية ، وذلك ما دام المبدأ

(١) تأسست ، التوارييخ ١٦ ، ١ .

المشتركُ بين جميع الوزراء، وجميع الملك تقريرًا ، هو سلوكٌ سهلٌ معاكسةٌ  
لسبيل سلفهم في كلّ أمر .

ومن عدم الالتحام ذلك يُستخرج حلٌّ لسقسطةٍ معروفةً كثيراً لدى  
السياسيين الملكيين ، وذلك ألاً يقتصر على قياس الحكومة الملكية  
بالحكومة الأهلية وعلى قياس الأمير بربِّ الأسرة ، وهذا خطأ قد دُجِّحَ ،  
بل أن يتناول ذلك ، أيضاً ، منحَ هذا الأمير بسخاءً كلَّ ما يحتاج إليه  
من الفضائل ، وافتراضاً دائمَا لحيازة الأمير ما يجب أن يكونه ، افتراضًا  
تكون الحكومة الملكية به أفضلَ من سواها صراحةً لأنها الأكثُرُ  
قوةً لامرأة ، وهي ، لكنَّ تكونَ الأكثَرَ صلحاً ، لم يُغُزِّها غير  
إرادَةٍ هينةٍ أكثَرَ ملامةً للإرادة العامة .

ولكنَّ الملكَ عن طبيعةِ إذا كان شخصيةً بالغةَ النُّدرةَ ، كما يرى  
أفلاطون<sup>(١)</sup> ، فما هو عددَ المرأةَ التي تتفق فيها الطبيعةُ والطالعُ لتسويجهِ ؟  
وإذا كانت التربيةُ الملكية تُفسِّد بحُكمِ الضرورةِ من يتلقونها فما يجب  
أن يُرجِّحَ من سلسلةِ الرجالِ الذين نُشَنُوا للحكْمِ ؟ من أجل ذلك  
كان من العَبَث خلطُ الحكومة الملكية بحكومة الملك الصالح ، وعلى من  
يَوَدُ رؤيةَ الحكومةِ كَمَا هيَ أن يَنْظُرُ إِلَيْها وهي تحتَ أمراءٍ عاجزين أو خباءً ،  
وذلك لأنَّهم إِما أن يَنْلُغُوا العرشَ خباءً أو عاجزين ، أو أن العرشَ  
يَجْعَلُهم هكذا .

أجل ، لم تَفْتَ هذه المصاعبُ مؤلِّفينا ، غير أنَّهم لم يَالوا بها قَطُّ ،

وهم يقولون إن العلاج هو في الطاعة بلا تذمر ، فالرَّبُّ يَبْعَثُ أَشْرَارَ الْمَلَكِ عن غضبِه ، فيجب احتمالُ كِتابِه من عنده ، ولا رَيْبَ في أن مثل هذا الكلام موجبٌ للعبرة ، ولكنَّه أَجَدَرُ بالمنابرِ بما يكتابُ في السياسية ، وما نقول عن طيبٍ يَعِدُ بِالْمَعْجزَاتِ فَيَقُولُ جَمِيعُ فَنَّهُ عَلَى حَتَّى مَرِيضَه على الصبر ؟ وَنَعْلَمُ جَيِّدًا ضرورةَ الصبر على حُكْمَةِ سَيِّئَةِ عَنْدَ وُجُودِه ، والمسئلةُ في الفوز بِحُكْمَةِ صَالِحةٍ .

## الفصل السابع

### الحكومات المركبة

لحكومة بسيطة بمحضر المعنى ، فلا بد للرئيس المفرد من حكام تابعين ، ولا بد للحكومة الشعبية من رئيس ، وهكذا يوجد في توزيع السلطة التنفيذية ، دائماً ، تسلسلاً من العدد الأكبر إلى الأقل ، وذلك مع الفرق القائل بتابع العدد الأكبر للأصغر ثارة وتابع العدد الأصغر للأكبر ثارة أخرى .

ويكون التوزيع متساوياً أحياناً ، وذلك عند ما يكون بعض الأقسام المكونة تابعاً لبعضٍ اتباعاً متبايناً كما في حكومة إنكلترة ، أو عند ما تكون سلطنة كلّ قسم مستقلةً ، ولكن ناقصةً ، كما في بولونية ، وهذا الطراز الأخير سيجيء لعدم وجود وحدة في الحكومة مطلقاً ، ولا فتقار الدولة إلى رابطة .  
وأى الحكومتين أصلح من الأخرى ، آلة الحكومة البسيطة أم الحكومة المركبة ؟ هذه مسئلة جادل فيها المؤلفون السياسيون كثيراً ، فيجب أن يجاوب عنها بذات الجواب الذي أتيته عن جميع أشكال الحكومة آننا .

والحكومة البسيطة هي الأصلح ب نفسها عن كونها بسيطة فقط ، بيده أن السلطة التنفيذية إذا كانت غير تابعة للسلطة التشريعية بما فيه الكفاية ، أي إذا كانت صلة الأمير بالسيد أكثر من صلة الشعب بالأمير ، وجَب تدارك هذا النقص في النسبة بتقسيم الحكومة ، وذلك لأنه لا يكون الجميع أقسامها

حيثُ سلطانٌ أقلٌ من ذلك على الرعايا ولأن تقسيمهم يجعلهم كلهُم أقلَّ  
قوه تجاه السيد .

ويتلافى عَيْنُ المذور أيضًا بنصب حُكَّامٍ متوضطين يَضْلِعونَ ، بترجمهم  
الحكومة على تمامها ، موازنة ما بين السلطتين وصيانة حقوقهما المقابلة فقط ،  
وهنالك تَعُودُ الحكومة غير مُرْكَبة وَتَكُونُ مُعَدَّلة .

وبسائلٍ مماثلةٍ يُمْكِن تلافى المذور المعاكس ، فتى كانت الحكومة رَخْوَةً كثيراً أمكن إقامةً حاكِم لتضاعفها ، وهذا يزَأول فى جميع الديمقراطيات ، وتقسم الحكومة فى الحال الأولى لإضعافها ، وتقسم فى الحال الثانية لتفويتها ، وذلك لأن الحدود الفضوى للقوة والضعف توجد فى الحكومات البسيطة على السواء ، وذلك على حين تُسْفِر الأشكالُ المركبة عن قوة متوسطة .

## الفصل الثامن

### لا يلائم كلٌّ شكلٌ للحكومة جميعَ البلدان

بما أن الحرية ليست ثمرة جميع الأقاليم فإن جميع الأمم لا تطول إليها، وكلما فُكِر في هذا المبدأ الذي وضعه مونتسكيو شعر بصحته، وكما جُودَ فيه لاحت فرصة لتأييده بأدلة جديدة .

والشخص العام في جميع حكومات العالم يستهلك ولا يُنتَج شيئاً ، ومن أين تأتيه المادة المستهلكة إذن؟ تأتيه من كدّ أعضائه ، والذي يفيس عن الأفراد هو ما يُنتَج حاجيَّ الجمهور ، ومن ثم ينشأ عجزُ الدولة المدنية عن البقاء إلا بالقدر الذي يُقدِّمه عملُ الناس من زيادةٍ على احتياجاتهم .

والواقع أن هذه الزيادة ليست واحدةً في جميع بلاد العالم ، فهي عظيمةٌ في كثيرٍ منها ، وهي متوسطة أو لا يُؤبه لها أو معدومة في بلدان أخرى ، وتتوقف هذه النسبة على خصوب الإقليم ونوع العمل الذي تقتضيه الأرض وطبيعة إنتاجها وقوتها وأهلها ومقدار ما هو ضروري لهم من الاستهلاك وكثيرٍ من النسب الأخرى المائة التي تتألف منها .

ومن جهة أخرى ترى جميع الحكومات من غير ذات الطبيعة ، فبعضُ الحكومات أقل شرهاً من بعض ، وتقوم الفروق على المبدأ الآخر القائل

إن الضرائب العامة كلاماً ابعت عن منبعها زادت رهقاً ، وليس مقدار الضرائب هو الذي يجب أن يقاس عليه ذلك التكليف ، بل المنهاج الذي عليها أن تسلكه للعود إلى الأيدي التي خرجت منها ، وإذا ما كان هذا التداول سريعاً حسناً الوضع لم يكن من المهم قلة الدفع أو كثرته ، فالشعب غنيّ دائماً وتسير المالية سيراً مرضياً بلا انقطاع ، وعلى العكس إذا قلّ ما ينفع الشعب ، ولم يعُد هذا القليل إليه قطّ ، فإنه لا ينبع أن ينبع عن إعطاء دائم ، وهذا لا تكون الدولة غنية مطلقاً ، ويكون الشعب فقيراً دائماً .

وينشأ عن ذلك كون المسافة بين الشعب والحكومة كلاماً زادت أصبحت الضرائب ثقيلة ، وهكذا يكون الشعب في الديموقراطية أقلّ وفراً وفي الأريستocratie أعظم ثقلًا وفي الملكية أشدّ حلاً ، ولذا لا تلائم الملكية غير الشعب المؤسسة ، ولا تلائم الأريستocratie غير الدول المتوسطة الثراء والانساع ، ولا تلائم الديموقراطية غير الدول الصغيرة والفقيرة .

والحق أنه كلاماً أفهم النظر في ذلك وجد فرق بين الدول الحرة والملكيات ، وكلّ في الأولى يستعمل في سبيل النفع العام ، وتكون القوى العامة والخاصة متبدلة في الأخرى ، فزيادة إحداها بضعف الأخرى ، ثم إن الاستبداد يجعل الرعاعاً باسرين للحكم فيهم بدلاً من الحكم فيهم ليكونوا سعداء .

ونجد في كلّ إقليم ، إذن ، عوامل طبيعية يمكن أن يمنح بها شكلّ الحكومة الذي تؤدي إليه قوة الإقليم ، ويقال بها ما يجب أن تشتمل عليه من نوع الأهلين ، فيجب أن تظلّ الأماكن الجدية الجازرة ، حيث

لا يُعَدِّل الدَّخْلُ الْعَمَلَ، بِرَبِّيَّةَ بَائِرَةً، أَوْ أَنْ تَكُونَ آهِلَّاً بِالْهَمَجِ، وَيُجَبُ  
أَنْ تَكُونَ الْأَمَاكِنُ، الَّتِي لَا يُنْتَجُ عَمَلٌ النَّاسُ فِيهَا غَيْرَ الْحَاجِيِّ، مَأْهُولَةً  
بِبَارِبَرٍ لَتَعْذِرُ كُلَّ نَظَامٍ فِيهَا، فَالْأَمَاكِنُ الَّتِي تَكُونُ زِيَادَةُ الدَّخْلِ عَلَى الْعَمَلِ  
قَلِيلَةً فِيهَا تَلَامِ الشَّعُوبَ الطَّلِيقَةَ، وَتَسْتَدِعُ الْأَمَاكِنَ الَّتِي تَكُونُ فِيهَا  
الْأَرْضُونَ كَثِيرَةً خَصِيبَةً، فَتُغْلِبُ كَثِيرًا بَعْدِ قَلِيلٍ، حُكْمًا مَدَكِيًّا لِيُنْفَقَ  
مَا يَفِيضُ مِنْ زَوَانِدِ الرَّعَايَا عَلَى كَالِيِّ الْأَمِيرِ، وَذَلِكَ لِأَنَّهُ يُرْجَحُ اسْتِنْفَادُ  
هَذَا الْفَائِضُ مِنْ قَبْلِ الْحَكْمَةِ عَلَى تَبْدِيلِهِ مِنْ قَبْلِ الْأَفْرَادِ، وَأَعْلَمُ وَجُودَ  
شَوَادَّ هَذَا، غَيْرَ أَنْ هَذِهِ الشَّوَادُّ ذَاتَهَا تَؤْيِدُ الْقَاعِدَةَ، وَذَلِكَ عَنْ كُونِهَا تَؤَدِّيَ،  
عَاجِلًا أَوْ آجِلًا، إِلَى ثَوَازِتٍ تَرُؤُّ الأَمْرُ إِلَى النَّظَامِ الطَّبِيعِيِّ .

ولنفترق: دائمًا بين القوانين العامة والعوامل الخاصة التي يمكن أن تغير فعلها، وإذا سترَ جميعً الجنوب بجمهورياتٍ وجميعُ الشمال بدولٍ مستبدلة لم يكن أقلَّ من هذا حقيقةً ملامةً الاستبداد للبلاد الحارة والبربرية للبلاد الباردة والنظام الصالح للبقاء المتوسط بفعل الإقليم ، وأرجى ، أيضًا ، أنه إذا مسلم بالبلدي أمكن الجدال حول التطبيق ، فيتمكن القول بوجود بلادٍ باردة باللغة الخصبة وبلاط جنوبية باللغة الجدب ، بينما أن هذه المشكلة لا تبدو لغير من لا ينظرون إلى الأمر من جميع وجهاته ، فيجب أن يمحى حساب العمل والقوة والاستهلاك ، الخ. ، كما قلت آفأ .

ولنفترض وجود أرضين متساوين اتساعاً فتُقْرَب إحداهما خمسة والأخرى عشرة ، فإذا كان أهل الأول يستهلكون أربعة وأهل الأخرى تسعة فإن فائض الإنتاج الأول يكون خمساً وفائض الإنتاج الثاني يكون عشراً ، وبما

أن نسبة هذين الفائضين تكون على عكس نسبة الإنتاجين فإن الأرض التي لا تُغَلِّبُ غيرَ خمسةَ تَمَنَّح فصلَةً تَعْدِلُ ضِيقَةَ فصلَةِ الأرضِ التي تُفْلِي عشرةَ . ولكن لا قَوْلَ حَوْلَ غَلَةَ مضاعفة ، ولا أعتقد وجود أحدٍ يجروء على جَعْلِ خَصْبِ الْبَلَادِ الباردة مساوياً لِخَصْبِ الْبَلَادِ الحارَةِ كَقَاعِدَةِ عَامَةٍ ، ومع ذلك دَعْنَا فَنَتَرَضَ وجود هذه المساواة ، وَدَعْنَا ، إِذَا مَا أَرْدَتُمْ ، تَجَعَّلَ إِنْكَلَتَرَةَ عَلَى مَسْتَوِيِّ صِقْلَيَّةٍ ، وَنَجَعَلَ بِلُوْنِيَّةَ عَلَى مَسْتَوِيِّ مَصْرُ ، فَإِذَا أَمْعَنَا فِي الْجَنُوبِ وَجَدْنَا إِفْرِيقِيَّةَ وَهَنْدَ ، وَإِذَا أَمْعَنَا فِي الشَّمَالِ لَمْ نَجِدْ شَيْئاً ، وَمَا يَجِبُ أَنْ يَكُونَ مِنْ فَرْقٍ فِي الْفِلَاحَةِ تَنِيَّلاً لِهَذِهِ الْمَسَاوَةِ فِي الإِتَّاجِ ؟ لَا اضْطَرَارَ إِلَى غَيْرِ حِرَاثَةِ الْأَرْضِ حَرَثًا خَفِيفًا فِي صِقْلَيَّةٍ ، وَمَا أَكْثَرَ مَا يَحْتَاجُ إِلَى الْعَنْيَةِ فِي إِنْكَلَتَرَةِ لَفْلَحَاهَا ! وَالْوَاقِعُ أَنَّهُ كُلَا اضْطَرَرَ إِلَى ذُرْعَانِ تَنِيَّلاً لِتَعْنِيَّةِ الْغَلَةِ وَجَبَ أَنْ يَكُونَ الْفَائِضُ قَلِيلًا بِحُكْمِ الضرورَةِ .

وَفَضْلًا عَنْ ذَلِكَ لَاحظُوا أَنَّ ذَاتَ الْمَدَارِ مِنَ الْأَدَمِيَّنَ يَكُونُ أَفْلَى استهلاكاً إِلَى الْغَايَةِ فِي الْبَلَادِ الْحَارَةِ حِيثُ يَتَطَلَّبُ الْإِقْلِيمُ قَاعَةَ الْإِنْسَانِ لِيَكُونَ ذَا عَافِيَّةً ، فَالْأُورَبِيُّونَ الَّذِينَ يَرْغَبُونَ فِي الْعِيشِ هُنَالِكَ كَمَا فِي بِلَادِهِمْ يَهْنِلُوكُونَ جَيْعَهُمْ بِالرِّزْحَارِ وَالثَّخْمَةِ ، قَالَ شَارِذَانُ : « نَكُونُ مِنَ الصَّوَارِيِّ وَالْدَّنَابِ عِنْدَ قِيَاسِنَا بِالْأَسِيُّوْبِينَ ، وَيَغْزُو بَعْضُهُمْ قَاعَةَ الْفُرْسِ إِلَى كَوْنِ بِلَدِهِمْ أَقْلَى فَلَحَّاهَا ، وَعَلَى الْعَكْسِ أَعْتَدَ أَنْ بِلَدِهِمْ أَقْلَى زَخْرَاً بِالْفِلَالِ لِكَوْنِ سَكَانِهَا أَقْلَى احْتِيَاجًا إِلَيْهَا ، وَإِذَا كَانَ زَهْدُهُمْ نَتِيَّجَةً جَذْبِ الْبَلَدِ لَمْ يَكُنْ غَيْرُ الْفَقَرَاءِ فِيهِ مَنْ يَأْكُونَ قَلِيلًا مَعَ أَنَّ هَذَا شَانُ جَمِيعِ النَّاسِ عَلَى الْعُومِ ، وَيُؤْكِلُ فِي كُلِّ وَلَيْةٍ كَثِيرًا أَوْ قَلِيلًا عَلَى حَسَبِ خَصْبِ الْبَلَدِ مَعَ أَنَّ ذَاتَ الْقَاعَةِ

توجد في جميع المملكة ، وهم يفخرون بطاراز عيشهم فاثلين إنه يكفي النظر إلى لونهم ليُقرَّن مقدار كونه أجود من لون النصارى ، والواقع أن لون الفرس متعادل ، وأنهم ذوو جلد جميل ناعم صقيل على حين يَبْدُون لون رعایاهم الأرمن الذين يعيشون على الطريقة الأوروبية خِسِّناً ذا بُثُورٍ وتنَهَّر أبدانهم سميكة ثقيلة » .

وكما اقترب من خط الاستواء عاشت الشعوب من القليل ، وهي لا تأكل لها تقريرًا ، ويمد الأرءُ والثرة والكسكس والدُّخن والكَصَّوَة أغذيتها ، وتتجدد في الهند ملايين من الآدميين لا يُكلّفُ غذاؤهم اليومي فلسًا واحدًا ، ورُزِي في أوربة نفسها فروقًا محسوسة في شهوة الطعام بين شعوب الشمال وشعوب الجنوب ، فالإسباني يعيش ثمانية أيام من غداء الألماني ، ويتحوّل إلى أمور الاستهلاك أيضًا في البلدان التي يكون الناس فيها أشد شرها إلى الكالى ، ويتبين الكالى في إنكلترة على مائدة مقلية باللحوم ، وتنخمون بالشُّكَر والأزهار على الموائد في إيطالية .

ويظهر الكالى في الثياب مثل تلك الفروق أيضًا ، ففي الأقاليم التي يكون تقلب الفصول سريعاً عنيقاً فيها تلبس ثياب أكثر صلاحاً وأعظم بساطة ، وفي الأقاليم التي لا يلبس فيها إلا للزينة يُبحث عن اللنعم أكثر مما عن النفع ، وتكون الثياب فيها كاليةً بنفسها ، وفي نابل ترون كل يوم أناساً يتزهون في جبل الپوزيليف لابسين حُلَّلاً مُذهبةً دون سواها ، وقل مثلاً هذا عن المباني ، فالبهاء هو كل ما يعني به عند مالا يخشى شيء من متألف الماء ، وفي باريس ولندن يُزَغَّبُ في السُّكَن الدَّافِئِ الْهَنِّيِّ ،

وفي مَدْرِيدَ تُوجَدْ رِدَاهُ رائعةً ، ولكن من غير نوافذَ تُفْلَقَ ، وتنامون في  
نخاريبَ محرَّدةً .

وتكون الأطعمةُ في البلاد الحارة أَكْثَرَ تغذيةً وعصارةً ، وهذا فرقٌ  
ثالث لا يُمْكِن إِلَّا أن يكون مؤثراً في الثاني ، وإنْ يُؤْكِلُ كثيراً من الغُصَر  
في إيطالية؟ لأنها جيدةٌ مغذيةٌ لذِيَّةُ الطَّعْمِ فيها ، وفي فرنسة ، حيث تُقْتَلُ بالماء  
فقط ، لا تُغَذَّى مطلقاً ، ولا يُؤْبَه لها على الموائد تقربياً ، وهي لا تَشْفَلُ مكاناً  
أَقْلَى من ذلك مع ذلك ، وهي تُكَلِّفُ تعباً في زراعتها بمثل ذلك على الأقل ، ومن  
التجارب الواقعَة كونُ بلاد المغرب ، التي هي دون بلاد فرنسة من نواحٍ أخرى ،  
تُنتَجُ دقيقاً كثيراً جِداً وكونُ بلاد فرنسة تُنتَجُ من ناحيتها دقيقاً أَكْثَرَ ما  
تُنتَجُ بلادُ الشمال ، ومن ثمَّ يُمْكِن أن يُسْتَنْتَجَ كونُ مثل هذا التَّدْرِيج يلاحظ  
على العموم في عين الاتجاه من خطٍّ الاستواء إلى القطب ، أليس من النقصان  
الواضح في الحقيقة أن يُنَالُ أَقْلَى مقدارٍ من العِذَاء في إنتاجٍ معادلٍ ؟  
وإلى جميع هذه النقاط يمكنني أن أضيف نقطةً أخرى ناشئةً عنها مقويةً  
لها ، وهي كونُ البلاد الحارة أَقْلَى احتياجاً إلى السكان من البلدان الباردة ،  
وكونُها تستطيع أن تُغَذِّي أَهْلَينَ أَكْثَرَ مَا تُغَذِّي ، وهذا ما يُسْفِرُ عن فائضٍ  
مضاعفٍ نفعاً للاستبداد ، وكما شَفَلَ ذاتُ العدد من السكان مساحةً كبيرةً  
صَعُبُ اشتمالُ الفَتَنِ ، وذلك لتعذر الاتِّهَار بسرعةٍ وخفاءٍ ، ولأنه يَنْهُلُ على  
الحكومة دائمًا أن تُخْبِطُ الخِطَاط وأن تَسْدُّ المنافذ ، غير أن الشعب الكبير  
المدد كلا تَدَانِي قَلَّ استطاعةُ الحكومة أن تُمْتدِي على السيد ، فالزعيماء  
يأتُرون في غُرَفِهم بأمانٍ انتمَّ الأَمِير في مجلسه ، والجمهورُ يتَجَمَّعُ في الميادين

من فوزه تَجْمِعَ الكثائب في مُعسْكِراتها ، ولِذَلِكَ تكون فائدة الحكومة الطاغية من ذلك أنَّ تَسِيرَ على مَسافات واسعة ، وهي بفضل ما تَتَخَذُ من تِقَاطِ ارتِكَازٍ تَزِيدُ قوَّتها في الْبَعْدِ كِزْيَاةً قوَّةَ الْعَتَلِ<sup>(١)</sup> ، وعلى العكس لا تَعْمَلُ قوَّةُ الشَّعْبِ إِلَّا مَجْمِعَةً ، وهي تَضَمِنُ وَتَرْوِلُ بِتَدْدُّهَا كَفْلَ الْبَارُودِ الْمُنْتَرَّ عَلَى الْأَرْضِ فَلَا يَشْتَعِلُ إِلَّا حَبَّةً بَعْدَ حَبَّةً ، وهكذا فإنَّ أَفْلَ الْبَلَادِ سَكَانًا أَصْلَحُهَا لِلطَّفِيَانِ ، فالضَّوارِي لَا تَسِيرُ عَلَى غَيْرِ الصَّحَارِيِّ .

(١) لا ينافق هذا ما قلته آنفًا حول محاذير الدول الكبيرة (باب ٢ ، فصل ٩) ، وذلك لبحثنا هناك عن سلطان الحكومة على أعضائها ، وليبحثنا هنا عن قرتها تجاه رعاياها ، فهي تتسع بأعضائها المفرقة كنقاط ارتِكَازٍ للسِّير ضدَّ الشَّعْبِ في الْبَعْدِ ، ولكنه ليس لدى الحكومة أية نقطَة ارتِكَازٍ للسِّير رأسًا ضدَّ هؤلاء الأعضاء أنفسهم ، وهكذا فإنَّ طول المَعْتَلَةِ يجعل منها ضعفًا في إحدى الحالين ويجعل منها قرَّةً في الحال الأخرى .

## الفصل التاسع

### علامات الحكومة الصالحة

إذن ، عندما يُسأل إطلاقاً عن أصلاح حكومة يُوضع سؤالاً مُغفلٌ كغير مُحدد ، وإن شئت فقل إن لهذا السؤال حلولاً صالحةً كثيرةً كثرة التراكيب المكنته في أوضاع الشعوب المطلقة والنسبية .

ولكنه إذا ما سُئل عن العلامة التي يُنكر أن يُعرف بها كون أحد الشعوب مُحوكماً فيه حكماً صالحاً أو سيئاً اختلف الأمر وأمكن حل المسألة الواقعية .

ومع ذلك فإنها لا تخل مطلقاً ، وذلك لأن كلَّ واحدٍ يرَغب في حَلَّها على شاكته ، وينْتَيِ الرعايا على الراحة العامة ، ويتدخَّل المواطنون حريةَ الأفراد ، فيُفَضِّلُ أحدهم ضمانَ التصرفات ويُفضلُ الآخرُ ضمانَ الأشخاص ، ويرى أحدهم أن أصلاحَ الحكومات أشدُّها ويدَهُ الآخر إلى أن أصلحَها أليُّها ، ويَوَدُّ هذا أن يعاقب على الجرائم ، ويَوَدُّ ذلك منعَ وقوعها ، ويَجِدُ أحدهم أن من الجيل أن يُخْشَى من الجيران ، ويحبُّ الآخرُ أن يَجْهَلَ من قبَّلِهم ، ويُسَرُّ أحدهم بتداول النقد ويطلب الآخرُ أن يَحْمُزَ الشعبُ خبزاً ، حتى إنه إذا ما اتَّفقَ حَولَ هذه النَّقاط وما ماثلها فهل يَعْنِي هذا تقدُّمنا أكثرَ من قبل ؟ وبما أنه يُعوِّزُ المقاديرَ الأدبيةَ قياساً دقيقاً فإذا ما انْفَقَ على العلامة فكيف يُتَّفقُ على التقدير ؟

ومن جانبي أُعجب دائماً من جهل علامة بالغة هذه البساطة ، أو من عدم الاعتراف بها عن سوء نية ، وما غاية الجمعية السياسية ؟ صيانة أعضائها وفلاحهم ، وما أضمن علامة لصيانتهم وفلاحهم ؟ عددهم وأهلوهم ، ولا تذهبوا بعيداً ، إذن ، للبحث عن هذه العلامة المجادل فيها كثيراً ، ثم بما أن كل شيء متساوٍ فإن الحكومة التي يَعْمَرُها المواطنون ويزيدونها أكثر من قبل ، وذلك من غير عَوْنٍ خارجيٍّ أو تجنيسٍ أو جاليات ، هي أصلحُ الحكومات لا رَيْبٌ ، وإن الحكومة التي يَقْلِلُ رعاياها ويفتنون هي أسوأها ، فيا أيها العادون ! الآن تُرِكُ لكم أمرُ الحساب والقياس والمقابلة<sup>(١)</sup> .

(١) وللسيدأ عيه يجب أن يحكم في أي القرون أفضل لفلاح الجنس البشري ، فقد أُعجب كثيراً بالقرون التي ازدهرت فيها الآداب والفنون من غير نفوذ في الفرض الخفي من ممارستها ، ومن غير نظر إلى أثرها المشؤوم « [فالأغنياء يسمون إنسانية ما هو بداعمة الجبودية] » ، تاسيت Agricola [٢١] ، لا يبصر في كتب الأمثال ما يدفع مؤلفيها إلى الكلام من مصلحة غليظة ؟ كلا ، فهما استطاعوا أن يقولوا عن بلد يخلو من السكان مع سنانه فليس من الصحيح سير كل شيء على ما يرام ، فلا يمكن أن يكون شاعر دخل مئة ألف فرنك حتى يكون عصره أحسن العصور ، ويجب أن ينظر إلى الراحة الظاهرة وطمأنينة الرؤساء أقل مما ينظر إلى رفاهية أنفسهم في مجتمعها ، ولا سيما أكثر الدول عدداً ، أجل ، يخرب البرد بعض الكور ، ولكن من النادر أن يسفر عن قطع ، أجل ، إن الفتن والحروب الأهلية تخيف كثيراً من الرعاء ، ولكنها لا تؤدي إلى شقاء الشعوب التي قد تفوز براحة وقية على حين ينمازح حول من يطفئ عليها ، فمن حالها الدائمة تنشأ سعادتها وبلاياها الحتيبة ، وهي ظل الجميع مسحوقاً تحت التير هلك ، وهناك يبيده الرؤساء على مهل ، [« وعند ما يحررون البلد إلى بلقع يقولون إن السكون يهيمن عليه »] ، تاسيت Agricola [٢١] ، وحيثما كانت مناكفات الكبار تهز المملكة الفرنسية وكان مطران باريس يحمل إلى برمان باريس خنجرأ في جيشه لم يحل ذلك دون عيش الشعب الفرنسي سيداً كثيراً في يسر صالح حر ، وقد يُعَدَّ كانت بلاد اليونان تزدهر بين أقسى الحروب ، وكان الدم يجري كالسيل ، وكان جميع البلد زاخراً بالأهليين ، ويظهر ، كما قال مكيافيل ، أن جهورتنا صارت أكثر قوة بين القتل والنفي والحروب الأخلاية ، فكان لفضيلة مواطنها وأخلاقهم واستقلالهم أثر في تقويتها أكثر مما لجأ الجميع انقساماتهم من أثر في إضعافها ، يجعل الاضطراب القليل نابضاً في النفوس ، وجريدة أكثر من الرابحة تجعل النوع زاهياً في الحقيقة .

## الفصل العاشر

### إساءة استعمال الحكومة و تدرجها إلى الانحطاط

كما أن الإرادة الخاصة تسير بلا انقطاع معاكساً للإرادة العامة تقوم الحكومة بجهد مستمر ضد السيادة ، وكما زاد هذا الجهد فسد النظام ، وبما أنه لا يوجد هنا ، مطلقاً ، إرادة أخرى للهيئة توازن إرادة الأمير وهي تقواهها فإن الذي يمدد عاجلاً أو آجلاً كون الأمير يضطهد السيد ويُلغى العهد الاجتماعي ، وهنا العيب الملائم الحائق الذي يُفضي بلا مهمل إلى توسيع الهيئة السياسية منذ ولادتها كما يُقوّض الهرم والموت بدن الإنسان . ويوجد سبلان عامان تنحط بهما الحكومة ، أى عندما تتَّقبض أو عندما تنحل الدولة .

وتتَّقبض الدولة عندما تسير من العدد الكبير إلى القليل ، أى من الديموقратية إلى الأريستocratie ومن الأريستocratie إلى الملكية ، وهنالك ميلها الطبيعي<sup>(١)</sup> ، وهى إذا تقهقرت من العدد الصغير إلى الكبير

(١) يعرض تكوين جمهورية البندقية البطر وتقديمها في أهوارها مثلاً واضحأً لهذا التتابع ، وبن دواعي العجب كون البندقين لا يزالون ، كما يلوح ، في المرحلة الثانية التي بدأت سنة ١١٩٨ بسراي كينينليو (إغلاق المجلس) ، وأمام قدماء الموكلات الذين يلامون عليهم فقد ثبت أنهم لم يكنوا سادتهم

قط على الرغم مما ورد في كتاب Squittinio della liberta veneta

ولا تفوت ممارضي بالجمهورية الرومانية التي يقال إنها سلكت سبلاماً ماراً من الملكية إلى الأريستocratie ، ومن الأريستocratie إلى الديموقратية ، فتران بعيداً من التفكير في الأمر هكذا .

كان أول نظام أقامه رومولوس حكومة مركبة انحطت إلى استبداد بسرعة ، فزالت الدولة =

أمكن القول بأنها ترتكب ، غير أن هذا التقدم المعاكس مستحيل .  
والحق أن الحكومة لا تُغير شكلها إلا حين يدعها نابضها البالى من  
الضعف ما لا تستطيع معه أن تحفظ شكلها ، والحق أنها ترتكب أيضاً عند  
تمثيلها ، فتصبح قوتها قاصرة تماماً وتكون أقلَّ بقاء ، فيجب ، إذن ،  
أن يرجع إلى الناخب وأن يُشدَّ كلًا ارتقى ، وإلا انهارت الدولة التي  
يمسيكها .

ويمكن أن يقع انحلال الدولة على وجهين :  
أولاً ، عند ما ينقطع الأمير عن إدارة الدولة وفقَ القوانين ويفتسب

= قبل الأوان لأسباب خاصة كإيموت الطفل قبل أن يبلغ سن الرجولة ، وكان طرد آل تاركين تاريخ ولادة الجمهورية الحقيقي ، غير أنها لم تكتسب شكلًا ثابتاً في البداية ، وذلك لأنه لم ينجز غير نصف العمل بعد إلغاء مرتبة الأشارة ، وذلك لأن الأريستوقراطية الوراثية ، التي هي أسوأ الإدارات الشرعية ، إذ ظلت هي والديمقراطية على خصم لم يثبت شكل الحكومة المتقلب المذنب إلا بقيام منصب محامي الشعب كما أثبت ذلك مكيافيل ، وهناك فقط قامت حكمة حقيقة وديمقراطية صحيحة ، والواقع أن الشعب لم يكن حينئذ سيداً فقط ، بل كان حاكماً وقاضياً أيضاً ، ولم يكن السنات غير محكمة تابعة لتعديل الحكومة أو جمعها ، ولم يكن القناصل أنفسهم أكثر من رؤساء للشعب وإن كانوا من الأشارة و كانوا أولى الحكماء وقادوا الحرب المطلقيين .

وقد روى منذ ذلك الحين أن الحكومة تكتسب ميلها الطبيعي وتعيل إلى الأريستوقراطية بشدة ، وبما أن مرتبة الأشارة كانت تلقي نفسها بنفسها عادت الأرستوقراطية لا تكون في هيئة الأشارة كما هي في البندقية وجنة ، بل في هيئة السنات المؤلف من أشارة وعوام ، حتى في هيئة محامي الشعب عند ما أخذوا يغتصبون سلطة فعالة ، وذلك لأن الألقاظ لا تؤثر في الواقع ، وحيثما أصبح للشعب رؤساء يتغدون بالحكم من أجله كان هذا أريستوقراطية دائمًا مهما كان الاسم الذي يحملونه .

وقد أسرر سره استعمال الأريستوقراطية عن الحروب الأهلية والحكومة الثلاثية ، وصار سلا ويوليوس قيصر وأغسطس ملوكاً حقيقيين بالفعل ، ثم انحلت الدولة بفعل استبداد محامي الشعب ، ولذا فإن تاريخ الرومان يؤيد المبدأ الذي وضعته بدلاً من نقضه .

السلطة ذات السيادة ، وهنالك يقع تغيير عجيب ، وذلك أن الدولة ، لا الحكومة ، تتخلص ، وبهذا أعني أن الدولة الكبيرة تتخلّص وتتألف منها دولة أخرى مركبة من أعضاء الحكومة فقط تكون تجاه بقية الشعب سيدته وطاغيتها ، حتى إذا ما اغتصبت الحكومة السيادة تُقضى البيان الاجتماعي وُحملواطنون ، العائدون إلى حريةهم الطبيعية عن حق ، على الطاعة من غير ارتباط .

ويقع ذات الحال أيضاً عندما يفتضي أعضاء الحكومة على انفراد ما لا ينبغي لهم أن يمارسوه من سلطان إلا كهيئة ، وهذا ما ينطوي على تفضي للقوانين ويؤدي إلى أعظم فساد ، وهنالك يوجد ، كما أقول ، من الأماء بقدر الحكم ، فتهلك ، أو تغير شكلها ، الدولة التي هي ليست أقل من الحكومة اقساماً .

ومع اخلت الدولة اخذ سوء استعمال الحكومة ، مهما كان أمره ، اسم الفوضى الشائع ، فتنحط الديمقراطية ، عن تميز ، إلى حكومة عوام والأristocratie إلى حكومة أعيان ، وإلى هذا أضف احتطاط الملكية إلى طغيان ، يَبيَدَ أن هذه الكلمة الأخيرة مهمه ، وتحتاج إلى إيضاح .

إن الطاغية ، في الاصطلاح العامي ، مَلِك يَمْلِك بعنف ومن غير مراعاة للعدل والقوانين ، والطاغية ، في المعنى الدقيق ، فرد ينتحل السلطان المَلَكي من غير أن يكون له حق في ذلك ، وكان الأغارقة يُطلقون كلمة الطاغية ، بلا تفريق ، على الصلاح والطلاق من الأمراء الذين لم يكن سلطانهم

شرعياً<sup>(١)</sup> ، وهكذا فإن الطاغية والغاصب كليان متراافقان تماماً .  
 وإذا ما جازى إطلاقاً أسماء مختلفة على أشياء مختلفة دعوتُ غاصبَ  
 السلطان الملكي طاغية دعوتُ غاصبَ السلطة ذاتِ السيادة مستبدًا ،  
 والطاغية هو الذي يتدخل ضدَّ القوانين في الحكم وفقَ القوانين ، والمستبدُ  
 هو الذي يضعُ نفسه فوقَ القوانين نفسها ، وهكذا قد لا يكون الطاغية  
 مستبدًا ، ولكن المستبد طاغية على الدوام .

(١) [ « وذلك لأن جميع هؤلاء دعوا وعلوا طغاة قابضين باستمرار على السلطان في دولة عرفت  
 الحرية » ( كورنيليوس نيبوس ، حياة ملوك ، فصل ٨ ) ] ، أجل ، إن أسطرو (Mor.Nicom.  
 bib. VIII, Cap.x) يميز الطاغية من الملك من حيث أن الأول يملك لفائدته الخاصة وأن الثاني لفائدة رعياه فقط ،  
 غير أن جميع مؤلفي اليونان استعملوا كلمة الطاغية بمعنى آخر على المموم كما يظهر ذلك من كتاب هيرون  
 لاكيزنيوفون ، فيستدل من تفريق أسطرو أنه لم يوجد ملك واحد منذ بدء العالم .

## الفصل الحادى عشر

### موت الهيئة السياسية

ذلك هو الميلُ الطبيعيُّ الملائمُ لأحسنِ الحكوماتِ نظاماً ، وإذا كانت إسپارطة ورومہ قد هَلَكتَا فَأَيْةً دُولَةٍ يُنْكِنُ أن تَرْجُوَ البقاءَ دائِمًا ؟ وإذا أردنا إقامةَ نظامٍ دائمٍ فلا نَخْلُمُ مطلقاً بِعِمَلِهِ خالدًا إذنْ ، ولا ينبغي ، للتعاجُل ، أن يحاولُ المستحيل ، ولا أن نُعَلِّلْ أنفسنا بمنعِ عملِ الأدميين من الصلابةِ ما لا تتحمِلُهُ الأحوالُ البشرية .

ويبدأ الكيان السياسيُّ ، ككيان الإنسان ، بالموتِ منذ ولادته ، وهو يَحْمِلُ في ذاته أسبابَ زواله ، يَبْدِأ أنه يَكُونُ لِكُلِّ من الكيانيين نظامٌ على شيءٍ من القوةِ صالحٌ لحفظِهِ زمناً طويلاً أو قصيراً ، ونظامُ الإنسان من عملِ الطبيعة ، ونظامُ الدولةِ من عملِ الفنِّ ، ولا يتوقفُ على الناسِ إطالةُ حياتهم ، وعلى الناس يتوقفُ إطالةُ حياةِ الدولةِ بمنحها أحَسْنَ نظامٍ ممكِن ، أَجَلٌ ، فإنَّ للدولة المنظمةَ أحَسْنَ تنظيمٍ نهايةً ، ولكنَّ هذه النهايةِ تأتى متأخرةً عن غيرها ما لم يُؤَدِّ حادثٌ مفاجئٌ إلى هلاكها قبل الأوانِ .

ويقوم مبدأُ الحياة السياسية على السلطة ذات السيادة ، ونُعَدُّ السلطةُ الأشتراكية قلبَ الدولة ، ونُعَدُّ السلطة التنفيذية دماغُها الذي يوجِبُ حرَكةَ جميعِ الأجزاء ، وقد يُصابُ الدماغُ بالفالجِ ويَظْلِمُ الفردُ حيناً ، وقد يبقى الإنسانُ أبلهَ ويعيش ، ولكنَّ القلبَ إذا ما انقطعَ عن القيامِ بوظائفِهِ ماتَ الحيوان .

وبالسلطة الاشتراكية ، لا بالقوانين ، تَبْقَى الدولة ، ولا يُلزَمُ اليوم بقانون الأمس ، غير أن القبول الضمني يفترض بالسكت ، ويُحْسَب السيد مُؤيداً بلا انقطاع للقوانين التي لا يُلْفِيها كما يستطيع ، وكل ما يُصرّح بأنه أراده مرتةً يريده دائمًا ما لم ينْفُضْ تصرّحه .

ولم تُحترَمُ القوانينُ القيمة كثيراً إذن؟ ذلك لذات السبب ، ويجب أن يُعتقد أنه لا يوجد غير حُسن العزائم القيمة ما استطاع حفظها زمناً طويلاً ، وإذا كان السيد لا يعترف بفائتها بلا انقطاع ألغاهَا ألف مرّة ، وهذه تناول القوانين باستمرار قوّة جديدة في جميع الدولة الحسنة التنظيم بدلاً من أن تَهُنَ ، وتجعلها سابقة القدام أكثر حُرمةً في كل يوم ، فبينما تَضُعُف القوانين مع العُمر في كل مكان يَدُلُّ هذا على عدم وجود السلطة الاشتراكية وعلى أن الدولة تموت .

### الفصل الثالث عشر

## كيف تدوم السلطة صاحبة السيادة

بما أنه ليس للسيد قوة غير السلطة التشريعية فإنه لا يؤثر بغير القوانين ، وبما أن القوانين ليست غير أعمال رسمية للإرادة العامة فإن السيد لا يؤثر إلا عند ما يجتمع الشعب ، وأقول إن اجتماع الشعب وهم ، وهو اليوم وهم ، ولكنه كان غير ذلك منذ ألف سنة ، فهل تغيرت طبيعة الناس ؟ وإن حدود الممكن في الأمور الأدية أضيق مما نتصور ، وإن وهناتنا ومعاييرنا ومتى سرتنا هي التي تضيقها ، ولا تؤمن النفوس الوطنية بضماء الرجال مطلقاً ، ويتبسم أراذل العبيد ابتسام سخرية من كلمة الحرية هذه . ودعنا نحكم بما صنع فيما يمكن أن يُصنع ، ولا أتكلم عن جمهوريات اليونان القديمة ، ولكن يلوح لي أن الجمهورية الرومانية كانت دولة عظيمة ، وأن مدينة روما كانت مدينة كبيرة ، ويدل آخر إحصاء على احتواء روما أربعمائة ألف مواطن قادر على حمل السلاح ، ويدل آخر إحصاء للإمبراطورية على أكثر من أربعة ملايين مواطن عدا الرعايا والأجانب والنساء والأولاد والعبيد .

وما أكثر ما تمثل من مصاعب في جمع أهل هذه العاصمة وجوارها الكثرين تكراراً ! ومع ذلك كانت لا تمر أسابيع قليلة قبل أن يجتمع الشعب الروماني ، وكان هذا يقع عدّة مرات ، وكان لا يمارس حقوق السيادة

وَحْدَهَا ، بل كان يمارس قسماً من حقوق الحكومة أيضاً ، وكان يعالج بعض المسائل ، وكان يَحْكُمُ في بعض القضايا ، وكان جميع هذا الشعب حاكماً في الميدان العامٌ أَكْثَرَ من أن يكون مواطناً في الغالب .

وإذا ما رجعنا إلى أزمنة الأمم الأولى وجدنا أنه كان لمعظم الحكومات القديمة ، حتى المَلَكيَّاتِ كحكومات المقدونيين والفرنج ، مجالسٌ مماثلةٌ لتلك ، ومهما يكن من أمرٍ فإن هذا الشيء الوحيد الذي لا جدال فيه ينطوى على جوابٍ عن جميع المصاعب ، وإن من النطق الصالح أن يُبَصِّرَ الممكن من الواقع .

### الفصل الثالث عشر

#### كلمة

لا يكفي أن يكون الشعب المجتمع قد قرر لمرة واحدة نظام الدولة بتأييده قانوناً معيناً، ولا يكفي أن يكون قد أقام حكومة دائمة، أو يكون قد قام لمرة واحدة بانتخاب الحكام ، وإذا عدلت المجالس النادرة التي تقتضيها أحوال مفاجئة وجب وجود مجالس ثابتة دورية لا يمكن إلغاؤها ولا تأجيلها ، فيدعى الشعب في اليوم العين شرعاً بقوة القانون ، وذلك من غير احتياج إلى دعوة رسمية أخرى لهذا السبب .

ولكنك إذا عدلت هذه المجالس الشرعية بتاريخها فقط وجدت كل مجلس للشعب لم يدع من قبل الحكم الموكّل إليهم هذا الأمر ، وفق الأنظمة المرعية ، غير شرعي وأن جميع أعماله باطلة ، وذلك لأن أمر الاجتماع يجب أن يصدر عن القانون .

وأما دورات المجالس الشرعية القليلة أو الكثيرة فتتوقف على عوامل كثيرة لا يمكن إعطاؤه قواعد دقيقة عنها ، وإنما يمكن أن يقال على العموم إن الحكومة كلما كانت لها قوة وجب أن يظهر السيد نفسه كثيراً .

وسوف يقال لي إن هذا قد يكون صلحاً لمدينة واحدة ، فما يصنع إذا اشتملت الدولة على مدن كثيرة؟ هل تقسم السلطة صاحبة السيادة؟ أو هل تخسر في مدينة واحدة وتُسخر لها المدن الأخرى؟

أَحِيبُ بِأَنَّه لَا يَنْبَغِي أَنْ يُصْنَعَ هَذَا وَلَا ذَاكُ ، وَذَلِكَ : أَوْلًا ، أَنَّ السُّلْطَة صَاحِبَة السِّيَادَة بِسِيَطَة وَوَاحِدَة ، فَلَا يُمْكِن أَنْ تُقَسَّمَ مِنْ غَيْرِ أَنْ تُقَوَّضَ ، ثَانِيًّا ، أَنَّ الْمَدِينَة ، كَالْأُمَّة ، لَا يُمْكِن أَنْ تُسْخَر شَرِيعًا لِأَخْرَى لِأَنَّ جُوهرَ الْمَهِيَّة السِّيَاسِيَّة هُوَ فِي تَوْافُقِ الطَّاعَة وَالْحُرْيَة ، وَلِأَنَّ الْكَلْمَتَيْن ، التَّابِعَ وَالْحُرْيَةَ ، صِلَّتَانَ مُتَحَدِّتَانَ ذَاتَيْن وَمَعْنَى فَجَعَلَتِهِمَا فِي كَلْمَةِ الْوَاطِنِ الْوَاحِدَة .

وَأَحِيبُ ، أَيْضًا ، بِأَنَّ مِنَ السُّوَءِ فِي كُلِّ وَقْتٍ جَمِيعِ مَدَنِ كَثِيرَةٍ فِي حَاضِرَةٍ وَاحِدَةٍ ، فَإِذَا مَا رَغَبَنَا فِي مُثَلِّ هَذَا الْإِتَّحَادِ لَا يَنْبَغِي لَنَا أَمْلُ اجْتِنَابِ مَحَاجِرِهِ الطَّبِيعِيَّة ، وَلَا يَجُوزُ أَنْ يَعْرَضَ بِسُوءِ اسْتِعْدَالِ الدُّولِ الْكَبِيرَةِ مَنْ لَا يَبْتَغِي غَيْرَ صَفِيرِهَا ، وَلَكِنَّ كَيْفَ تُنْهَى الْدُّولُ الصَّفِيرَةُ مِنْ القُوَّةِ مَا تَقاومُ بِهِ الْكَبِيرَة ؟ ذَلِكَ كَمَا قَوَّمَتِ الْمَدِينَةُ الْإِغْرِيقِيَّةُ الْمَلَكَ الْأَعْظَمِ فِيهَا مَضِيًّا ، وَكَمَا قَوَّمَتِ هُولَنْدَةُ وَسوِيْزِرْلَانْدَهُ آلَ النَّسَةِ حَدِيثًا .

وَمَعَ ذَلِكَ إِذَا تَعَذَّرَ رُدُّ الدُّولَة إِلَى حَدَّودَهَا الْمَنَاسِبَةَ بِقِيمَتِ وَسِيلَةٍ أَيْضًا ، وَذَلِكَ أَلَّا تُعَانِي عَاصِمَةً ، وَأَنْ تُخْمَلَ الْحُكُومَةُ عَلَى الْاسْتِقْرَارِ بِكُلِّ مَدِينَةٍ مَنْاوِيَّةً ، وَأَنْ تُجْمَعَ لَوَالِيَّاتُ الْبَلَادُ ، كَذَلِكَ ، تَتَابِعًا .

وَأَعْمَرُوا الْأَرْضَ مَنْسَاوِيًّا ، وَأَحْيَلُوا عَيْنَ الْحَقْوَقِ إِلَى كُلِّ مَكَانٍ ، وَأَحْيَلُوا الرَّخَاءَ وَالْحَيَاةَ إِلَى كُلِّ مَكَانٍ ، فَعَلَى هَذَا الْوَجْهِ تُصْبِحُ الدُّولَة أَقْوَى وَأَصْلَحَ مَا يُمْكِنُ أَنْ يُخْكِمَ فِيهَا مَعًَا ، وَإِذْ كُرُوا أَنْ جُدُرُ الْمَدِينَة لَا تُكَوَّنُ مِنْ غَيْرِ أَطْلَالِ مَنَازِلِ الْحَقْوَلِ ، وَأَرَى بَعْنَ بصِيرَتِي أَنَّ كُلَّ قَصْرٍ يَقْامُ فِي الْعَاصِمَةِ بِلَدُّ بَأْسِرِهِ مِنْ أَنْقَاضِ .

## الفصل الرابع عشر

### كلمة

إذا ما اجتمع الشعب اجتماعاً شرعياً كهيئات ذات سلطة اقطع كل قضاء للحكومة ، ووقفت السلطة التنفيذية ، فشخص آخر مواطن هو من التقديس وألزمته كأول حاكم ، وذلك لأنه لا ممثل حيث يوجد المثل ، وعن جهل هذه القاعدة أو إهالها نشأ معظم الاضطرابات التي نشبت في مجال الشعب بروبة المعروفة بالكونويس ، فلم يكن القنصل حينئذ غير رؤساء الشعب ، ولم يكن التريبونات حينئذ غير خطباء<sup>(١)</sup> ، ولم يكن السنات شيئاً مذكوراً .

وفوائل الوقف تلك التي يسلّم في أثاثها الأمير ، أو يجب أن يسلّم ، بوجود عاليٍ فعلٍ كانت مصدر دُغِر له في كلّ حين ، و المجالس الشعب تلك ، التي هي ترنسٌ لميئات السياسية وزاجرٌ للحكومة ، كانت مصدر هُول الرؤساء في كل زمان ، فلم يَدَخِروا جهوداً ، ولا مصاعب ، ولا وعداً ، صرفاً للمواطنين عنها ، فتى كان المواطنون بخلاءٍ نُذولاً جبناءً أشد حباً للراحة مما للحرية صاروا لا يعارضون جهود الحكومة المضاغفة زمناً طويلاً ، وهكذا فإن السلطة صاحبة

(١) ضمن المعنى الذي يطلق تقريرياً على هذا الاسم في برلمان إنكليزية ، وما بين هذه الخدم تماثل أسفراً عن تصادم القنصل ومحامي الشعب حتى عند وقف كل قضاة .

السيادة تزول في نهاية الأمر بزيادة قدرة (الحكومة) المقاومة بلا انقطاع  
فتسقط المُدن وتهلك قبل الأوان .

غير أنه يتدخل بين السلطة ذات السيادة والحكومة المرادية ، أحياناً ،  
سلطة متوسطة يجب أن يتحدث عنها .

## الفصل الخامس عشر

### نواب أو ممثلون

عند ما تقطع الخدمة العامة عن كونها عملَ المواطنين الرئيسَ ، ويفضُّل هؤلاء قيام مالهم مقام أشخاصهم ، تكون الدولة قريبةً من سقوطها ، فإذا ما وجب السيرُ إلى الحرب أُدْوِنَ إلى الكتائب وظلُّوا في منازلهم ، وهم بما هم عليه من كُلٍّ وما لديهم من مالٍ يكونون في نهاية الأمر ذوي جنود لاستبعاد الوطن وذوى مثيلين لبيعه .

وهذه هي رَجَةُ التجارة والميَاهِنَ ، وهذه هي منفعة الربح ذاتُ الشَّرَهِ ، وهذه هي نعومةُ، وَهَوَى ، الملاذُ التي تحوّلُ الخدمَ العامةَ إلى مال ، وإذا ما تَنَزَّلَ الإنسان عن قسمٍ من فائدته فلستَ يَزِيدَها على هُونَه ، وإذا ما أعطيتَ مالاً لم تُثبتْ أن تكون ذا قيود ، فكلمة «المالية» هي كلة العبودية ، وتجعلها الحاضرة ، ويعملُ المواطنين في الدولة الحرة حَقًا يُدرِّغُونَ ، لا بالمال مطلقاً ، ويَبْعُدُونَ من الدافع ليُغفِّلُوا من واجباتهم ، ويَدْفعُونَ إنجازاً لها بأنفسهم ، وأحدُّني بعيداً جداً من الأفكار السائرة ، وأعتقد أن السخرات أقل مبادنة للحرية من الجبايات .

وكما كان نظام الدولة صالحاً فُضلت الأعمال العامة على الأعمال الخاصة في نفوس المواطنين ، حتى إن الأعمال الخاصة تكون قليلةً جداً ، وذلك لأن حاصل السعادة العامة يُقدم حِصَّةً أعظمَ من حِصَّةٍ كلٍّ فلَا يكون

له ما يطلبُه في الخدَمَ الخاصة غيرُ القليل ، وكلُّ واحدٍ في الحاضرة الحسنة القيادة يطير إلى المجالس ، ولا أحدَ في الحكومة السيئة يوَدُ أن يتقدم خطوةً إليها ، وذلك لأنَّه لا يكتثر أحدٌ لما يجذُبُ فيها ، وأنَّه يُرى أن الإرادة العامة لا تسيطر عليها ، وأنَّ الأمور المزليَّة تستغرق كلَّ شيءٍ فيها ، وتؤدي القوانين الصالحة إلى وضعٍ ما هو أصلح منها . وتؤدي القوانين الطالحة إلى ما هو أسوأ منها ، وحالما يوجد من يقول عن أمور الدولة : ما يهمُنِي ؟ جازَ عَدُّ الدولة هالكة .

وأدى فتورُ حُبِّ الوطن ونشاطُ المصلحة الخاصة واتساعُ الدول والفتحُ وسوءُ استعمال الحكومة إلى تخَيل سهل نواب الشعب أو مثيله في مجالس الأمة ، وهذا ما جُرِئَ على تسميته في بعض البلدان بالطبقة الثالثة ، وهكذا وضَعَت مصلحةُ الطبقةين ( الإكليروس والأشراف ) الخاصة في المرتبة الأولى والثانية ولم توضع المصلحة العامة في غير المكان الثالث .

ولا يُمْكِن السيادةَ أن تُمَثَّل لذات السبب الذي لا يمكن أن تُتابع معه ، وتقوم السيادةُ ، جوهراً ، على الإرادة العامة ، والإرادةُ مما لا يُمَثَّل مطلقاً ، والإرادةُ إما أن تكون عينَ الشيءِ أو غيرَه ، ولا وسطٌ ، وليس نوابُ الشعب مثيله إذن ، ولا يمكن أن يكونوا مثيله ، وهم ليسوا غيرَ وكلائه ، وهم لا يستطيعون تقرير شيءٍ نهائياً ، وكلُّ قانون لا يوافق الشعب عليه شخصياً باطلٌ ، وهو ليس قانوناً مطلقاً ، ويرى الشعب الإنكليزيُّ أنه حرٌّ ، وهو واهٌ كثيراً ، وهو ليس كذلك إلاً في أثناء انتخاب أعضاء البرلمان ، فإذا ما انتَخَبُوا عاد عبداً ولم يكُ شيئاً ، وما يَقُولُ به من استعمال أوينقاتِ الحرية

يدلُّ على أنه يستحقُ ضياعها .

وَفِكْرَةُ الْمُثِلِينَ عَصْرِيَّةٍ ، وَهِيَ تَأْتِينَا مِنَ الْحُكْمَوَةِ الإِقْطَاعِيَّةِ ، مِنْ هَذِهِ الْحُكْمَوَةِ الْبَاغِيَّةِ الْبَاطِلَةِ الَّتِي أَنْجَطَّ النَّوْعَ الْبَشَرِيَّ فِيهَا وَالَّتِي شَيْءَ اسْمُ الْإِنْسَانِ بِهَا ، وَلَمْ يَكُنْ لِلنَّاسِ مُثِلُونَ قَطُّ فِي الْجُمُورِيَّاتِ الْقَدِيمَةِ ، وَلَا فِي الْمَلَكِيَّاتِ أَيْضًا ، وَلَمْ تُعْرَفْ هَذِهِ الْكَلْمَةُ ، وَمِنْ الْغَرِيبِ أَنْ كَانَ حَامِلُ الْشَّعْبِ فِي رُومَةِ الْعَرْمَةِ ، وَأَنَّهُ لَمْ يَخْتُرْ حَتَّى عَلَى الْبَالِ إِمْكَانُ اغْتِصَابِهِمْ وَظَاهِرُ الشَّعْبِ وَأَنْهُمْ لَمْ يَحَاوِلُوا قَطُّ فِي وَسْطِ جَمِيعِهِمْ غَيْرَ أَنْ يَقْدِمُوا مِنْ تَلَقَّاهُمْ إِلَى اسْتِفْتَاهُ عَامَّ ، وَمَعَ ذَلِكَ فَلِيُقْدَرُ الْاِرْتِبَاكُ الَّذِي كَانَ يَؤْدِي إِلَيْهِ الْجَمُورُ أَحْيَا نَبَّا حَدَّثَ فِي زَمْنِ الْفَرَّارِكِينَ حِينَ كَانَ قَسْمُ مِنَ الْمَوَاطِنِينَ يُلْقِي صَوْتَهُ مِنْ فَوْقِ السُّقُوفِ .

وَحِينَا كَانَ الْحَقُّ وَالْحَرَيْةُ كُلُّ شَيْءٍ لَمْ تَكُنْ مُسَاوِيَّ شَيْئًا ، وَكَانَ كُلُّ شَيْءٍ يُعْطِي قِيمَتَهُ الْحَقِيقِيَّةَ لِدِي هَذَا الشَّعْبِ الْحَكِيمِ ، وَكَانَ يَدْعُ حَمَلَةُ الْفَرَوْسِ يَصْنَعُونَ مَا لَمْ يَجْرُؤُ حَامِلُوهُ أَنْ يَصْنَعُوهُ ، وَكَانَ لَا يَخْتَشِي رَغْبَةَ حَمَلَةُ فَرَوْسِهِ فِي تَمْثِيلِهِ .

وَمَعَ ذَلِكَ يَكْفِي ، لِإِيْضَاحِ الْوَجْهِ الَّذِي كَانَ حَامِلُ الشَّعْبِ يَمْثُلُونَهُ بِهِ فِي بَعْضِ الْأَحْيَانِ ، أَنْ يُتَصَوَّرَ كَيْفَ أَنْ الْحُكْمَوَةَ تُمَثِّلُ السَّيِّدَ ، فَبِمَا أَنَّ الْقَانُونَ لَمْ يَكُنْ غَيْرَ إِعْلَانٍ لِلْإِرَادَةِ الْعَامَةِ فَإِنَّ مِنَ الْوَاضِحِ فِي السُّلْطَةِ الْاِشْتَرَاعِيَّةِ تَعَدُّرُ تَمْثِيلِ الشَّعْبِ ، غَيْرَ أَنْ مِنَ الْمُمْكِنِ ، وَمِنَ الْوَاجِبِ ، أَنْ يُمَثَّلَ فِي السُّلْطَةِ التَّفْقِيْدِيَّةِ الَّتِي لَيْسَ غَيْرَ قُوَّةٍ تَطْبِيقِيَّةٍ لِلْقَانُونِ ، وَهَذَا يَدْلُلُ عَلَى أَنَّ الْأَمْوَرَ إِذَا مَا دَقَّقَ فِيهَا وُجِدَتْ أَمْ قَلِيلَةٌ ذَاتُ قَوَانِينَ ، وَمِمَّا يَكُنْ مِنْ أَمْ

فإن من المؤكد كون محامي الشعب لم يستطعوا تمثيل الشعب الروماني بمقتضى وظائفهم لما لم يكن لهم نصيب في السلطة التنفيذية ، وإنما انتهى لهم بما اغتصبواه من السنّات فقط .

وما كان على الشعب أن يصنعه لدى الأغارة كان يصنعه بنفسه فيجتمع في الميدان بلا انقطاع ، وكان يُقيِّم ياقِلِيم معتدل ، ولم يكن طَمَاعاً قَطُّ ، وكان العبيد يقومون بأعماله ، وكانت حرية هم الأكبر ، وكيف يحافظ على ذات الحقوق وقد عادت لا تكون له ذات المنافع ؟ تَزَيَّدُ أقالِيم الأقصى في احتياجاتكم<sup>(١)</sup> ، ويكون ميدانكم العام غير صالح للإقامة مدة ستة أشهر من السنة ، ولا تستطيع أسلنكم البُكْمُ أن تُسمِّع نفسها في العراء ، ويتَأْلُون بكسِبِكم أكثَرَ ما حرِيتُم ، وتَخْشَون العبودية أقلَّ ما تخْشَون البوس .

ماذا ؟ ألا تستقيم الحرية بغير عَوْنَ العبودية ؟ رُبَّما كَانَ ذلك ، فالآقصيان يلتقيان ، ولكلّ ما ليس في الطبيعة محاذيره ، والمجتمع المدنى أكثَرَ من الجميع ، ويوجَدُ من الأحوال السُّيئَةِ ما لا يُنْسِكُنَ أن تخفَظ معه الحرية إلَّا على حساب حرية الآخرين ، وما لا يُنْسِكُنَ المواطنَ معه أن يكون تامَّ الحرية إلَّا يكون العبد عبداً إلى الغاية ، وكانت هذه حال إسپارطة ، وأما أنت ، أيتها الشعوب الحديثة ، فليس عندك عبيد ، وإنما أنتِ من العبيد لتأديتكِ حريةِهم من حرِيتِك ، ومن العبث مفارِّتك بهذا

(١) انتقال ترف الشرقين ونعيهم في البلاد الباردة يعني رغبة في اتخاذ قيودهم ، يعني خضوعاً لما أشد من خضوعهم بحكم الفروبة .

الاختيار ، ففي هذا أجد نذالة أكثر مما أجد إنسانية .  
ولا أقصد بجميع هذا ضرورة اقتناه عبيد ، ولا كون حق الرّق  
شرعياً ، وإنما ذكرتُ أسبابَ كون الشعوب الحديثة التي تعتقد أنها خرة  
 ذاتَ مثلين ، وكون الشعوب القديمة غير ذاتِ مثلين ، ومهما يكن من  
 أمرٍ فإن الشعب إذا ما جعل لنفسه مثلين عاد لا يكون حراً ، وعاد  
 لا يكون موجوداً .

ولاني ، بعد بحثي في جميع الأمور ، لا أرى ، فيما بعد ، كونه يمكن  
السيد أن يحافظ بينما على ممارسة حقوقه إذا لم تكن الحاضرة صغيرةً جداً ،  
ولكن لا تُظهر إذا كانت صغيرةً جداً؟ كلاً ، وسألتني ، فيما بعد<sup>(١)</sup> ،  
كيف يمكن جمع قوة الشعب الكبير الخارجية مع الضابطة السهلة وحسن  
نظام الدولة الصغيرة .

---

(١) هنا ما قصدت صنفه في سياق هذا الكتاب ، فأنهى إلى موضوع المتعادات عند معالجة  
الصلات الخارجية ، والموضوع تمام الجدة ، ولا تزال مبادئه قيد الوضع .

## الفصل السادس عشر

### كون نظام الحكومة ليس عقداً مطلقاً

إذا أقيمت السلطة التشريعية جيداً ذات مرة كان الأمر الآخر الذي يُقام هو السلطة التنفيذية ، وذلك بما أن هذه الأخيرة ، التي لا تسير إلا بأعمالٍ خاصة ، ليست من جوهر الأخرى فإنها منفصلة عنها بحكم الطبيعة ، وإذا كان من الممكن كون السيد ، المعدود كذلك ، صاحب السلطة التنفيذية فإن الحقَّ الواقع لها من الاختلاط ما لا يُعرفُ معه ما هو قانونٌ وما ليس بقانون ، فلا تثبت الهيئة السياسية المُحرَّفة على هذا الوجه أن تصبح فريسة العنف الذي أقيمت ضده .

وبما أن جميع المواطنين متساوون بالقدر الاجتماعي فإن ما يجب أن يصنعه الجميع يُمكِّن الجميع أن يأمرَ به ، ولكن ليس لأحدٍ حقٌّ أن يطالب بأن يصنع آخرٌ ما لا يصنعه بنفسه ، الواقع أن هذا الحقَّ ، الضروري لمنح الهيئة السياسية حياةً وحركة ، هو الذي يُنعم السيدُ به على الأمير بإقامة الحكومة .

وزعمَ كثيرون أن هذا العمل الإنساني كان عقداً بين الشعب والرؤساء الذين يقيمهم على نفسه ، عقداً بين الفريقين ينطوى على شروطٍ يُلزم أحدُهما نفسه بالقيادة وفقها ، ويُلزم الآخر نفسه بالطاعة وفقها ،

وإن لو اتّقْتَلْتَهُ بِأَنَّهُ سُيُّفْرَضَ كُونُ هَذَا طِرَازًاً غَرِيبًاً لِلتَّعَاقِدِ ، وَلَكِنَّ لِنَفْرَتِهِ مِنْهُ .

أَوْلَأَ ، لَا يُمْكِنُ السُّلْطَةُ الْعُلَيَا أَنْ تُعَدِّلَ إِكْثَرَ مَا يُتَنَزَّلُ عَنْهَا ، وَيَعْنِي تَحْدِيدُهَا تَقْوِيَّهَا ، وَمِنَ الْعُبُثِ وَالْمُنَاقِضِ أَنْ يَصُمَّ السِّيِّدُ فَوْقَهُ مَنْ هُوَ أَعْلَى مِنْهُ ، فَإِلَزَامُ نَفْسِهِ بِأَنْ يُطِيعَ مَوْنَى يَعْنِي عَوْدًا إِلَى الْحُرْبَةِ .

ثُمَّ إِنْ مِنَ الْوَاضِحِ كُونَ هَذَا الْعَدْدُ بَيْنَ النَّاسِ وَهُؤُلَاءِ أَوْ أَوْلَئِكَ الْأَشْخَاصِ عَلَّا خَاصَّاً ، وَمِنْ ثُمَّ لَا يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ هَذَا الْعَدْدُ قَانُونًا وَلَا عَلَمَ سِيَادَةً ، وَمِنْ ثُمَّ يَكُونُ غَيْرَ شَرِعيًّا .

وَمَا يُرَى أَيْضًا أَنْ يَكُونَ الْفَرِيقَانِ الْمُتَعَاقِدَانِ فِيمَا يَبْيَنُهُمَا تَابِعِينَ لِقَانُونِ الطِّبِيعَةِ وَمِنْ غَيْرِ ضَامِنٍ لِتَعْهِدَتِهِمَا الْمُتَبَادِلَةِ ، وَهَذَا يَخَالِفُ الْحَالَ الْمُدْنِيَّةَ مِنْ جَمِيعِ الوجوهِ ، وَبِمَا أَنَّ الْقَابِضَ عَلَى الْقُوَّةِ هُوَ صَاحِبُ التَّنْفِيذِ دَائِمًا فَإِنَّ مَا يَعْدِلُ ذَلِكَ بِإِلْطَاقِ اسْمِ الْعَدْدِ عَلَى عَمَلِ الرَّجُلِ الَّذِي يَقُولُ لِآخَرَ :

«أَعْطِيلَكَ جَمِيعَ مَالِكَ عَلَى أَنْ تَعِدَ إِلَيَّ مِنْهُ مَا يَرْوُقُكَ» .

وَلَا يَوْجُدُ فِي الدُّولَةِ غَيْرُ عَدْدٍ وَاحِدٍ ، وَهُوَ عَدْدُ الْجَمِيعِ ، وَهَذَا وَحْدَهُ يُعِيدُ غَيْرَهُ ، وَلَا يُمْكِنُ أَنْ يُتَصَوَّرَ أَيُّ عَدْدٍ عَامٍ لَا يَكُونُ نَفْصَانًا لِلْأَوَّلِ .

## الفصل السادس عشر

### نظام الحكومة

تحت أي مبدأ يحب تصور العمل الذي قامت به الحكومة؟ لا ألاحظ قبل كل شيء أن هذا العمل مركب مؤلف من عملين آخرين ، وما وضع القانون وتنفيذ القانون .

وبالعمل الأول يقر السيد وجود هيئة للحكومة قائمة تحت هذا أو ذلك الشكل ، ومن الواضح كون هذا العمل قانونا .

وبالعمل الثاني يعين الشعب الرؤساء الذين يقومون بالحكومة القائمة ، والواقع أن هذا التعيين ليس قانونا ثانيا لكونه عملا خاصا ، وإنما هو تابع للأول وظيفة للحكومة .

والصعوبة هي في إدراك وجود عمل حكومي قبل وجود الحكومة وفي إمكان تحويل الشعب الذي ليس غير سيد أو تابع إلى أمير أو حاكم في بعض الأحوال. وهنا تكتشَّف ، أيضا ، إحدى هذه الخصائص المُحِيرَة للهيئة السياسية التي تتوافق بين أعمال متناقضة ظاهراً ، وذلك لأن هذا يتم بتحويل مفاجئ للسيادة إلى ديموقратية ، وذلك أن المواطنين الذين أصبحوا حكامًا ينتقلون من الأعمال العامة إلى الأعمال الخاصة ومن القانون إلى التنفيذ من غير تغيير محسوس وبصلة جديدة بين الكل والكل فقط .

وليس تغير الصلة هذا براءة نظرية لا مثيل لها في العمل ، فهو يقع

كلَّ يوم في البرلمان الإنكليزيَّ حيثُ المجلس الأدنى يتحول إلى لجنة كبيرة لحسن النقاش في الأمور ، ويصبح هكذا جماعةً بسيطة من مجلس ذي سيادة كاكان ذات حين ، وذلك بأن تقدُّم ، فيما بعد ، إلى نفسه ، كمجلس نوابٍ ، تقريراً عن نتيجة أعماله في اللجنة الكبرى وأن ينال مجدداً باسم آخر غير الذي كان قد قرَرَ به .

وهذه هي مزايةُ الحكومة الديموقراطيةُ الخاصةُ في استطاعتها أن تقوم فعلاً بقرارٍ بسيطٍ من الإرادة العامة ، ثم تظلُّ هذه الحكومة الموقته قابضةً على السلطان عند قبول هذا الطراز ، أو أنها تُقْيم باسم السيد الحكومة التي يأمر بها القانون ، وهكذا يوجد كلُّ شيءٍ في نصابه ، ومن المتعذر إقامةُ الحكومة على وجهٍ شرعيٍّ آخرَ ومن غير عدولٍ عن المبادئ المقررة آنفًا .

## الفصل السادس عشر

### وسيلةٌ من اغتصابات الحكومة

ما أبديناه من بيانٍ يؤيد الفصل السادس عشر ويوضحُ كونَ نظامَ الحكومة ليس عقداً ، بل قانوناً ، وكونَ حفظةِ السلطة التنفيذية ليسموا أولياء الشعب ، بل موظفوه ، وكونَه يستطيع نصبهم وعزلهم عند ما يَوْدُ ، وكونَه لا محلَّ لاي Ramirez عقداً ، بل لطاعتهم ، وكوئهم لا يصنعون غيرَ القيام بواجبهم كمواطنين عند تقلُّدهم الوظائفَ التي تُلزِمُهم الدولةُ بها ، وذلك من غيرَ أن يتحققَ لهم أن يجادلوا في الشروط .

ومتى حَدَثَ ، إذَنْ ، أن الشعب يقيم حكومةً وراثيةً ، سواهُ أكانت ملكيةً في أسرةٍ أمَّا رِسْتوقراطيةً في مُنظَّمةٍ للمواطنين ، فلا يكون هذا عهداً يتَّخذُه مطلقاً ، أى إنَّ هذا طِرَازٌ موقتٌ يَنْتَهِ الإِدارَةُ ، وذلك إلى أن يَوْدَ تنظيمها على وجهٍ آخرَ .

أجلَّ ، إنَّ هذه التحوُلاتِ خَطْرَةٌ دائِماً ، وإنَّه لا ينفي أنَّ تمسَّ الحكومةَ القاعدة مطلقاً إلَّا حينَ تصبح منافياً للخير العامَ ، غيرَ أنَّ التحفظ مبدأً سياسياً ، لا قاعدةً حقوقيةً ، ولا تعود الدولة ملزمةً بترك السلطة المدنية لرؤسائها أكثرَ من ترك السلطة العسكرية لقادتها .

وما لا رَيْبَ فيه أيضاً أنه لا يُمْكِن في مثل هذه الحال ملاحظةُ جميع الشكليات المطلوبة بعنايةٍ كبيرةٍ تميِّزاً للعمل المنظم المشرع من شعب

تمدِّي ، ولإرادة جميع الشعب من ضجيج عصابة ، وهنا لا يجوز ، على المخصوص ، أن تُمْنَح الحال المقوية غير ما لا يُمْكِن إمساكه عنها في أوتى نطاق الحق ، ومن هذا الالتزام أيضاً يستخرج الأمير فائدة عظيمة لحفظ سلطانه على الرغم من الشعب ومن غير أن يمكن القول بأنه اغتصبه ، وذلك لأنَّه بظهوره غير مستعمل لغير حقوقه يكون من السهل عليه كثيراً أن يُوسَع مداها وأن يَزْجُر بمحنة الراحة العامة ما هو مُعدٌ لإعادة حسن النظام من المجالس ، وذلك من حيث انتفاعه بسكونٍ يَحْمُل دون الإخلال به ، أو بمخالفاتٍ يجب اقرافها ليفترض ، فعما لنفسه ، اعترافَ من حَلَّهم الخوف على السكوت وليعاقب من يجرؤون على الكلام ، شأنُ الحكم العشرة (لدى الرومان) الذين انتخبوه لعام واحد ، وبقوا في مناصبهم لعام ثانٍ خارلوا إدامة سلطتهم بعدم الإذن لجلس الشعب في الاجتماع ، ف بهذه الوسيلة السهلة يقتضي جميع حكومات العالم السلطة ذات السيادة عاجلاً أو آجلاً بعد أن تشمل هذه الحكومات بالقوة العامة .

والمجالس الدُّورية التي تكلمت عنها آنفًا صالحة لتلافي هذه البالية أو لتأخيرها ، ولا سيما عند عدم احتياجها إلى دعوة رسمية ، وذلك لأنَّ الأمير لا يستطيع ، إذ ذلك ، منعها من غير أن يُصرَّح جهراً بأنه ناقض القانون وعدو الدولة .

ويجب في كل وقت أن يتم افتتاح هذه المجالس ، التي لا غَرَض لها غير حِفْظ الميثاق الاجتماعي ، وَقَوْنَ مَطْلَبَين لا يُمْكِن إبطالهما مطلقاً ، ويجب أن يُصوَّت لها على انفراد .

فالأول هو : « هل يَوْدُ السيدُ أن يحافظ على شكل الحكومة الحاضر ؟ ». .

والثاني هو : « هل يَوْدُ الشعبُ أن يترك إدارته لمن يقومون بها حاضراً ؟ ». .

وهنا أفترض ما أعتقد أنني أثبتته ، أي عدم وجود قانونٍ أساسٍ في الدولة لا يمكن إلغاؤه ، ولو كان الميثاق الاجتماعي ، وذلك لأن جميع المواطنين إذا ما اجتمعوا لنقض هذا الميثاق باتفاقٍ شاملٍ فإن من الحال أن يُشكّ في نقضه شرعاً إلىغاية ، حتى إن غروسيوس يرى أن كلَّ واحدٍ يستطيع أن يَعْدِل عن الدولة التي هو عضوٌ فيها ، وأن يستردَ حريةَ الطبيعية وأمواله عند خروجه من البلد<sup>(١)</sup> ، والواقعُ أن من العبث ألا يستطيع جميعُ المواطنين المجتمعين صنعَ ما يستطيع كُلُّ واحدٍ منهم أن يصنعه منفرداً .

---

(١) لا ريب في أنه لا يترك فراراً من واجبه واجتناباً لخدمة وطنه عند الفسورة ، فالفار يكون حيثذا إجراماً يعاقب عليه ، وهو لا يكون اعتزلاً ، بل يكون هروباً .

## البَابُ التَّرْابِعُ



## الفصل الأول

### كون الإرادة العامة لا تض محل

إذا ما عَدَّ أَنْاسٌ كثِيرٌ أَنْسَهُمْ هِيَةً وَاحِدةً لَمْ يَكُنْ لَّهُمْ ، مَا دَامُوا هَكُذا ، غَيْرُ إِرَادَةٍ وَاحِدةٍ تَنَاسِبُ حِفْظَ الْجَمِيعِ وَالسَّعَادَةَ الْعَامَةَ ، وَهُنَالِكَ تَكُونُ نَوَابِضُ الدُّولَةِ كُلُّهَا قَوِيَّةً بَسيِطَةً ، وَتَكُونُ مَبَادِهَا صَرِيقَةً سَاطِعَةً ، وَلَا يَكُونُ لِلدوْلَةِ مَصَالِحٌ مُلْتَبِسَةٌ مُتَنَاقِضَةٌ ، وَيَبْدُو الْخَيْرُ الْعَامُ فِي كُلِّ مَكَانٍ وَاضْحَىً ، وَلَا يَتَطَلَّبُ غَيْرَ سَلَامَةِ إِدْرَاكٍ حَتَّى يُشَعِّرَ بِهِ ، وَيُحَسَّبُ السَّلْمُ وَالاتِّحَادُ وَالمسَاوَةُ أَعْدَاءُ لِلْحِيَلِ السِّيَاسِيَّةِ ، فَنَّ الصَّعْبُ أَنْ يُخْدَعَ الْمُسْتَقِيمُونَ الْبَسْطَاءُ بِسَبِيلِ بَسَاطَتِهِمْ ، وَلَا سَبِيلَ لِتَوْيِيهِ الْخَدَائِعِ وَالْزَّرَائِعِ الْدِقِيقَةِ عَلَيْهِمْ مَطْلَقاً ، حَتَّى إِنَّهُمْ لَيَسُوا مِنَ الرَّقَّةِ الْكَافِيَّةِ مَا يُفَرُّونَ مَعَهُ ، وَمَتِ رُؤْيَى لَدِي أَسْعَدِ شُعُوبِ الْعَالَمِ كُتَابٌ مِنَ الْفَلاَحِينَ تُنَظَّمُ أَمْوَارُ الدُّولَةِ تَحْتَ بَلُوْطِيَّةِ وَيَسِيرُونَ بِمَكْمَةٍ فَهُلْ يُفَكِّرُنَّ أَنْ يُمْتَنَعَ عَنِ ازْدَرَاءِ حِيَلِ الْأَمْمِ الْأُخْرَى الَّتِي تَصْبِحُ مَشْهُورَةً بِاُسْتَهْوِيَّةِ حِيلَةٍ وَغَوْضٍ ؟

وَتَحْتَاجُ الدُّولَةُ الَّتِي يُحْكَمُ فِيهَا عَلَى هَذَا الْوَجْهِ إِلَى قَوَانِينَ قَلِيلَةٍ إِلَى الْفَاتِيَّةِ ، وَكَلَّا صَارَ مِنَ الضرُورَى نَشَرُّ قَوَانِينَ جَدِيدَةٍ مِنْهَا بَدَأَتْ هَذِهِ الْفَرَوْرَةُ عَوْمَماً ، وَلَا يَصْنَعُ أَوْلُ مَنْ يَقْتَرَحُهَا غَيْرَ إِعْرَابِهِ عَمَّا يَشَعِّرُ بِهِ الْجَمِيعُ ، فَلَا مَحِلٌّ لِلْمَكَايدِ وَالْبَلَاغَةِ تَحْوِيلًا إِلَى قَانُونٍ مَا كَانَ كُلُّ وَاحِدٍ عَازِمًا عَلَى فَعْلَهِ عِنْدَ مَا يُوقِنُ بِأَنَّ الْآخَرِينَ سِيَصْنَعُونَهُ مِثْلَهُ .

وأنطلاً يطرق إلى النظريين من كونهم لا يرون غير دول سيئة التكوين من أساسها فيقف نظرهم تذرعًا لتطبيق مثل تلك الضابطة عليهم ، وهم يسخرون من تمثل جميع الجهالات التي يُقْنَع بها شعب باريس أو لندن ما كرمه ماهر أو مهذار مغري ، وهم لا يعلمون أن كروفويد كان يوضع على الأجراس من قبل أهل بِرْن لظهور في هذه المدينة وأن دوك دُوفور كان يُحال إلى التأديب لو ظهر بين أهل جنيف .

ولكن الرابطة الاجتماعية إذا ما أخذت ترتخي ، والدولة إذا ما أخذت تهين ، والمصالح الخاصة إذا ما أخذت تُحسّ ، والمجتمعات الصغيرة إذا ما أخذت توثر في الكبيرة ، فسدَت المصلحة العامة ووجَدَت معارضين ، أى عاد الإجماع لا يسيطر على الأصوات ، وعادت الإرادة العامة لا تكون إرادة الجميع ، فتتصاعد متناقضات " ومجادلات " ، ولا يؤخذ بالرأي الأصلح من غير منازعات مطلقاً .

ثم إن الدولة عند ما تُوشك أن تزول ، ولا تكون غير ذات كيان باطل وهى ، وتقطع الصلة الاجتماعية في جميع القلوب ، ويزوق أحسن المنافع باسم الخير العام من غير حياء ، تُضيّع الإرادة العامة صامتة ، أى تكون العوامل الخفية رائد الجميع فلا يُبَدِّى الجميع رأيهـمـ كـمواطنـينـ إلاـ كـماـ لوـكـانـتـ الدولةـ غـيرـ مـوـجـودـةـ عـلـىـ الإـطـلـاقـ ، وـتـجـارـ زـوـرـاـ مـرـاسـيمـ جـاثـرـةـ باسمـ القـواـئـينـ ليسـ لهاـ غـايـةـ غـيرـ المـنـفـعـةـ الـخـاصـةـ .

وهل يُستنبط من ذلك كون الإرادة العامة مبادأة أو فاسدة؟ كلاً ، فهي ثابتة خالصة لاتتغير ، غير أنها تابعة لإرادات أخرى تقلب عليها ،

ويُبَيِّنُ كُلُّ واحد، حين يُفْصِل مصلحته عن المصلحة العامة، أنه لا يستطيع فصل ما بينهما تماماً، ولكن حِصته من البلاء العام لا تَظْهَر له شيئاً بجانب الخير الخاص الذي يَزْعُم أنه يحْتَكُره، وإذا عَدَوْتَ هذا الخيرَ الخاصَ وجدتَه يُريدُ الخيرَ العامَ في سُبْلِ مصلحته الخاصة كـكُلُّ فردٍ آخرَ، حتى إنه إذا ما باع صوته بـقُدْرٍ لم يُطْفِئ الإرادة العامة في نفسه، بل يَتَجَنَّبُها، ويقوم الخطأ الذي يُقْرَفُه على تغيير حال السؤال وعلى الجواب بأمرٍ غير ما يُسْأَلُ عنه، وذلك أن يقول بصوته: «إن من النافع لهذا الرجل أو الحزب أو ذلك الرجل أو الحزب أن يفوز هذا الرأي أو ذلك الرأي» بدلاً من أن يقول بصوته: «إنه نافع للدولة»، وهكذا فإن قانون النظام العام في المجالس لا يقوم على تأييد الإرادة العامة فيها بـمَقْدَارِ استيضاها وردها الجوابَ دائماً.

ويمكِّنني أن أُضَعَّ هنا كثيراً من التأملات حولَ الحق البسيط للتصويت في كُلٌّ عملٍ للسيادة، ذلك الحق الذي لا يستطيع أن يُنْزِعَه من المواطنين شيء، وحولَ حق إعطاء الرأي وحق الاقتراح والتقسيم والنقاش، أي ما تَخْرِصُ الحكومة دائماً على عدم تركه لغير أعضائها، بيَدَّ أن هذا الموضوع المهم يتطلَّب رسالةً مستقلة، فلا أستطيع أن أقول عنه كُلَّ شيء في هذا الكتاب.

## الفصل الثاني

### التصويت

يرى من الفصل السابق أن الوجه الذي تعالج به الأمور العامة يمكن أن ينبع بدرجة الكفاية على الحال الحاضرة للطبايع وعلى ما تمع به الهيئة السياسية من عافية ، وكلما ساد الاتفاق في المجالس ، أى كلما قربت الآراء من الإجماع سادت الإرادة العامة أيضاً ، غير أن المناقشات الطويلة والاختلافات والشغب أمور تدل على نفوذ الصالح الخاصة وانحطاط الدولة . ويظهر هذا أقلّ وضوحاً عند ما يتخلل نظامها طبقتان أو أكثر ، كما اتفق في روما للأشراف والعوام الذين كدرت منازعاتهم مجالس الشعب في الفالب ، حتى في أجمل أوقات الجمهورية ، بينما أن هذا الاستثناء هو في الظاهر أكثر منه في الحقيقة ، وذلك لأنه يكون ، هنالك ، بالمعنى الملائم للهيئة السياسية دولتان في دولة واحدة ، ولأن ما يصح عن الاثنين معًا يصح عن كليّ منها على انفراد ، والواقع أنه ، حتى في أكثر الأوقات عاصفة ، كانت استفتاءات الشعب العامة تمر ، دائمًا ، بسلام وبأكثرية الأصوات الساحقة ، فيما أنه لم يكن للمواطنين غير مصلحة واحدة لم يكن الشعب غير إرادة واحدة .

ويُعود الإجماع إلى الطرف الأقصى الآخر من الدائرة ، وهذا حينما يعود المواطنون الساقطون في العبودية غير ذوى حرية ولا إرادة ، وهنالك يحول

الخوفُ والملْكُ الآراءَ إلى هُنافاتٍ ، فلا تشاوَرَ بعْدُ ، بل عبادة أو لعنة ، وعلى هذا الطّرازِ المنحطَ في إعطاء الرأي كان يسير السّنّات في زمن الأباطرة ، وما كان يمْحُدُ أحياناً أنْ يَتَمَّ هذا بتحفظاتٍ مثيرة للضحك ، ويلاحظ تاسِيتُ في عهد أوْتُون أنَّ أعضاءَ السّنّات كانوا يُغْرِقون فِتْلِيوس باللعنات ، فيتظاهرُون في الوقت نفسه بأنَّهم يُخْرِجُون أصواتاً هائلة ، وذلك لأنَّه إذا ما أصبح سيداً مصادفةً لم يستطع أنْ يَعْرِفَ ماذا كان كُلُّ واحدٍ منهم قد قال . وعن هذه العوامل المختلفة تنشأ المبادئ التي يجب أنْ يُنَظَّمَ وَفَقَها طِرازٌ عَدٌّ الأصوات والمقابلة بين الآراء ، وذلك بنسبة سهولة معرفة الإرادة العامة ونسبة مَيْلِ الدولة إلى الزوال .

ولا يوجد غير قانونٍ واحد يتطلب اتفاقاً إجتماعياً بطبيعته ، وهذا هو الميثاق الاجتماعي ، وذلك لأنَّ الاتحاد المدني هو أكثر عقود العالم اختياراً، وبما أنَّ كل إنسان يولد حُرّاً منيداً لنفسه لا يستطيع أحدٌ أنْ يُخْضِعه بأية حجة كانت من غير موافقته ، فالحكمُ بأنَّ ابن العبد يُولَد عبداً هو حكمٌ بأنه لا يُولَد إنساناً .

ولذلك إذا وُجِد معارضون عند وضع الميثاق الاجتماعي فإنَّ معارضتهم لا تُبْطِل العقد ، وإنما تَحُول دون اشتغاله عليهم ، فيكونون غرباءً بين المواطنين ، وإذا ما أقيمت الدولة كانت الموافقة في دار الإقامة ، فسُكُنَّ البلد يعني خضوعاً للسيادة<sup>(١)</sup> .

---

(١) يحمل هذا على الدولة الحرة دائمًا ، وذلك لأنَّ الأسرة والأموال وعدم المأوى والضرورة والمنفُ أمور يمكن أنْ تمسِّك الإنسان في بلد على الرغم منه ، وهنالك تمود إقامته لا تفترض موافقته على العقد أو نقض العقد .

وإذا عَدَّتَ هذا العقد الابتدائي وجدت صوتَ العدد الأكْبَر يُلْزِمُ جميعَ الأصوات الأخرى دَائِماً ، وهذه هي نتْيَةُ العقد نفسه ، ولكنَّه يُسْأَل : كَيْفَ يُمْكِنُ الإِنْسَانَ أَنْ يَكُونَ حُرًّا وَجُبِّراً عَلَى مَلَامِه عَزَّامَ لَيْسَ عَزَّامَه ، وَكَيْفَ يَكُونُ المعارضون أَحْرَاراً وَخاضِعِينَ لِقَوْانِينَ لَمْ يَوَافِقُوا عَلَيْهَا ؟

أَجِيبُ بِأَنَّ الْمَسْأَلَةَ سِيَّئَةُ الْوَضْعِ ، فَالْمَوَاطِنُ يَوَافِقُ عَلَى جَمِيعِ الْقَوْانِينِ ، حَتَّى الَّتِي تُسَنُّ عَلَى الرَّغْمِ مِنْهُ ، حَتَّى الَّتِي تَجَازِيهِ إِذَا مَا جَرَوْتَ عَلَى اِتْهَاكِهَا ، وَالْإِرَادَةُ الْعَامَةُ هِيَ الْإِرَادَةُ الثَّابِتَةُ لِجَمِيعِ أَعْصَاءِ الدُّولَةِ ، وَهُمْ بِهَذِهِ الْإِرَادَةِ مُوَاطِنُونَ وَأَحْرَاراً<sup>(١)</sup> ، وَإِذَا مَا اقْتُرِحَ قَانُونٌ فِي مَجَلِّسِ الشَّعْبِ فَلَا يَقُومُ مَا يُطْلَبُ مِنْهُمْ عَلَى اسْتِحْسَانِهِمِ الاقتراح بالضبط أو على رفضِهِمْ إِيَاهُ ، بَلْ عَلَى مَلَامِتِهِ أو عَدَمِ مَلَامِتِهِ لِلْإِرَادَةِ الْعَامَةِ الَّتِي هِيَ إِرَادَتُهُمْ ، وَكُلُّ وَاحِدٍ يُعْرِبُ عَنْ رَأِيهِ فِي ذَلِكَ عَنْدَ إِعْطَائِهِ صَوْتَهُ ، وَتَتَجَلَّ الْإِرَادَةُ الْعَامَةُ عَنْدَ إِحْصَاءِ الأصواتِ ، فَإِذَا مَا فَازَ الرَّأْيُ الْمَاعَكِسُ لِرَأْيِي فِي هَذِهِ الْحَالِ فَإِنَّ هَذَا لَا يُشَدِّدُ غَيْرَ كُونِي مُخْطَطاً ، وَأَنَّ الْإِرَادَةَ الْعَامَةَ لَمْ تَكُنْ مَا قَدَّرْتُ<sup>١</sup> ، وَإِذَا مَا فَازَ رَأْيِي الْخَاصُّ مَعَ وجْهِ إِيجَازِي عَكْسَ مَا كَانَتْ عَلَيْهِ إِرَادَتِي ، وَجَبَ أَنْ كُنْتُ غَيْرَ حُرًّا هَنَالِكَ .

وَالْحَقُّ أَنَّ هَذَا يَفْتَرِضُ كَوْنَ جَمِيعِ صَفَاتِ الْإِرَادَةِ الْعَامَةِ لَا تَزَالُ قَائِمَةً فِي الْأَكْثَرِيَّةِ ، فَإِذَا عَادَتْ هَذِهِ الصَّفَاتِ لَا تَكُونُ هَكَذَا عَادَتْ

(١) تَقْرِيرًا كَلْمَة «الحرية» فِي جُنَاحِ عَلَى مَقْدِمِ السُّجُونِ وَعَلَى سَلاسلِ الْحُكُومِ عَلَيْهِمْ بِالأشْتِانَ الشَّاقَةِ ، وَيُعَدُّ تَطْبِيقُ هَذَا الشَّعَارِ أَمْرًا جِيلاً عَادِلاً ، وَالْوَاقِعُ أَنَّهُ لَا يَوْجِدُ غَيْرَ الْأَشْرَارِ فِي جَمِيعِ الْأَحْوَالِ مِنْ يَحْلُونَ دُونَ كَوْنِ الْمَوَاطِنِ حُرًّا ، فِي الْبَلَدِ الَّتِي يَكُونُ فِيهِ جَمِيعُ هَذِلَّةِ الرِّجَالِ فِي السُّجُونِ يَعْتَمِدُ بِأَكْلِ حَرِيَّةِ .

الحرية غير موجودة مما كان الحزب الذي ينتمي إليه الرجل .  
وفيما تقدم أثبتت كيف تستبدل الإرادات الخاصة بالإرادة العامة في المشاورات العامة ، فأشرت بما فيه الكفاية إلى الوسائل العملية لاجتناب سوء الاستعمال هذا ، وسألتكم عن هذا فيما بعد أيضاً ، وأما عدد الأصوات النسبية للإعراب عن هذه الإرادة فقد عرّضت المبادئ التي يمكن تعينها بها ، وفرق صوت واحد يقضى على المساواة ، ووجود معارض واحد يقضى على الإجماع ، غير أنه يوجد بين الإجماع والمساواة عدة أقسام متباوقة ، ويبقى تعين هذا العدد وفق حال الهيئة السياسية واحتياجاتها .

وتجد قاعدتان عامتان يمكن أن تُنظم هذه النسب بهما ، فاما إحداهما فهي أن المشاورات كلها كانت مهمة رصينة وجَب اقتراب الرأي الفائز من الإجماع ، وأما الأخرى فهي أن الأمر المثار كلها تتطلب سرعة وجَب تضييق الفرق المترَّر في تقسيم الأصوات ، فيجب أن تكفي زيادة صوت واحد في المشاورات التي يجب إكمالها حالاً ، ويلوح أن أولى القاعدتين أكثر ملامة للقوانين ، وأن الثانية أكثر ملامة للأمور العملية ، ومهما يكن من أمر فإن مزج ما بينهما هو الذي يسفر عن أصلح النسب لتعيين الأكثريَّة الضروريَّة لإصدار القرار .

### الفصل الثالث

#### الانتخابات

يُوجَد في انتخابات الأمير والحكام ، التي هي من الأعمال المركبة ، طريقتان ، وهما : الاختيار والقرعة ، وقد استعمل كلّ منها في جمهوريات مختلفة ، ولا يزال يُرجى في انتخاب رئيس البندقية مزيجٌ مُعَقدٌ إلى الغاية منها . قال مونتسكيو : « إن التصويت بالقرعة من طبيعة الديموقراطية » ، وأوافق على أن الأمر هكذا ، ولكن بائي معنى ؟ ويقول مونتسكيو مداوماً : « والقرعة هي طريقة انتخاب لا تُنْفِم أحداً ، فهي تَدْعُ لكلّ مواطنٍ أملأً معقولاً في خدمة وطنه » ، وليست هذه أسباباً .

وإذا ما علمنا أن انتخاب الرؤساء وظيفة حكومة ، لا وظيفة سيادة ، أبصرنا السبب في كون طريقة القرعة أكثر ملامدة لطبيعة الديموقراطية حيث الإدارة أكثر صلاحاً بنسبة ما تكون الأعمال أقلّ عدداً .

وليست المحاكمة في كلّ ديموقراطية حقيقة خيراً ، بل هي حمل ثقيل لا يمكن فرضه على فردٍ بانصافٍ أكثر مما على فرد آخر ، والقانون وحده هو الذي يستطيع أن يفرض هذا الحمل على من تصيبه القرعة ، وذلك لأن الأحوال إذ تكون متساوية بين الجميع إذ ذاك ، وإذا يكون الاختيار غير تابع لأية إرادة بشرية إذ ذاك ، فإنه لا يكون أى تطبيقٍ خاصٍ يُغيّر عمومية القانون .

والأمير في الأرستوغراتية يختار الأمير ، والحكومة تحافظ على نفسها بنفسها ، وهنالك تكون الأصوات في محلها .

ويؤيد مثال انتخاب رئيس البندقية هذا التمييز بدلاً من هذمه ، ويكون هذا الشكل المختلط ملائماً لحكومة مركبة ، وذلك لأن من الخطأ عدّ حكومة البندقية أرستوغراتية حقيقة ، وإذا كان الشعب غير ذي نصيب في الحكومة فلأن طبقة الأشراف نفسها هي الشعب ، ولم يَدْنُ جمع مؤلف من البرنانيين الفقراء من أية حاكمة قطّ ، ولم يكن له من شرفه غير لقب « صاحب السعادة » وغير حضور المجلس الكبير ، وبما أن هذا المجلس الكبير هو من كثرة العدد كجلسنا العام في جينيف فإنه ليس لأعضائه المشهورين من الامتيازات ما هو أكثر مما لمواطنينا البسطاء ، وما لا يراه فيه أنك إذا عدّوت ما بين الجمهوريتين من اختلاف متناه وجدت بـ جوازية جينيف تمثل طبقة الأشراف لدى البندقين ، وكون أبناء وطننا وأهلينا يمثلون بلديّي البندقية وشعبها ، وكون فلاجينا يمثلون رعایا اليابسة ، ثم إنه مما يكن الوجه الذي يُنظر به إلى هذه الجمهورية فإنه ، عند قطع النظر عن اتساعها ، يرى أن حكومتها ليست أكثر أرستوغراتية من حكومتنا ، والفرق كل الفرق هو في أنه إذ لم يكن لنا رئيس لدى الحياة فإنه ليس لدينا الاحتياج عينه إلى القرعة .

ويكون للانتخابات بالقرعة قليل محدود في الديمقراطية الصحيحة حيث يتساوى الجميع بالطبع والمواهب تساويه بالمبادئ والنصيب فيكون الاختيار خلياً تقريرياً ، غير أنني قلت إنه لم توجد ديموقراطية صحيحة قطّ .

وإذا مُزِّج بين الاختيار والقرعة وَجَب أن يَمْلأ الأول المراكز التي تقتضي مواهِبَ خاصَّةً كـ الخدَّام العسكريَّة ، ويَلْأِمُ الْأَمْرُ الآخر المراكز التي يَكُنْفِي فيها الرشاد والعدل والنزاهة كـ المناصب القضائيَّة ، وذلك لأنَّ هذه الصفات مشتركةٌ بين جميع المواطنين في الدولة الحسنة التنظيم .

ولا مكانَ في الحكومة الملكية للقرعة ولا للتصويت ، فبما أنَّ الملك هو الأميرُ الوحيده والحاكمُ الفريد عن حقٍّ فإن اختيار عَمَالَه أمرٌ خاصٌّ به وحده ، وحينما اقترح شَمَاسُ سان بيير تكثيرَ مجالس ملك فرنسيَّة وانتخابَ أعضائِها بالتصويت السريِّ لم يُبِرِّصْ أنه اقتَرَأَ تغيير شكل الحكومة .

وعلىَ أن أتكلم عن طريقة إعطاء الأصوات وجمِيعها في مجلس الشعب ، ولكن من المحتمل أن قصة النظام الرومانيَّ من هذه الناحية توضح بما هو أكثرُ بروزاً جميعَ القواعد التي أستطيع وضُعُها ، وليس ما لا يناسب القارئ الأريب أن يُبِرِّصْ مع قليلٍ من التفصيل كيف تعالجُ الشؤونُ العامة والخاصة في مجلسٍ مؤلف من مئتي ألف رجل .

## الفصل الرابع

### مجالس الشعب الرومانية

ليس لدينا آثارٌ وثيقةٌ عن أزمنة روما الأولى ، حتى إن الظاهر يدل دلالةً كبيرةً على أن معظم الأمور التي تُروى عن ذلك هي من الأفاصيص<sup>(١)</sup> ، وإذا ما نظر إلى الأمر على العموم وُجد أن أكثرَ أقسام حَوْليات الشعوب إمتاعاً ، وهو تاريخ تأسيسها ، هو أكثرُ ما نفتقر إليه ، ونعلمُنا التجربة كلَّ يومٍ أى الأسباب تنشأ عنها ثورات الإمبراطوريات ، ولكنَّ بما أنه عاد لا يُؤلِّف شعوبٌ فإنه ليس لدينا غيرُ فرضياتٍ غالباً لإيضاح كيفية قيامها .

وتداُع العادات ، التي تجدها قائمةً ، على الأقل ، على وجود أصلٍ لهذه العادات ، وما يرجح إلى هذه الأصول من روايات ، وما يدعمه منها أعظمُ الثقافات وما يؤيده أقوى الأدلة ، يجِبُ أن يُعدَّ محيكاً كثيراً ، وهذه هي القواعد التي حاولت اتباعها بمحض عن كيفية ممارسة أكثر شعوب الأرض حريةً وقوةً سلطتها العليا .

وَقَوْمٌ رُومَة ، فَقَسَّمُ الْجُمُورِيَّةُ النَّاشِئَة ، أَى جَيْشٌ مُؤسِّسَهَا الْمُؤَلَّفُ

(١) إن اسم روما الذي يزعم مجده من رومولوس يوناني ، ومعناه القوة ، وإن اسم نوما يوناني أيضاً ، ومعناه القانون ، وأى أثر يمكن ملائكة هذه المدينة الأولان قد حلوا مقدماً من الآسين ذوى التصييب من الذى صنعاه ؟

من أَلْبِين وسَابِين وأَجَانِب ، إلى ثُلَاث طبقات حَمَلت اسْمَ قَبَائلَ بِهِذَا التَّقْسِيم ، ثُمَّ قُسِّمَت كُلُّ واحِدَةٍ مِنْ هَذِهِ الْقَبَائلِ إِلَى عَشَر عَشَائِرَ ، وَقُسِّمَت كُلُّ واحِدَةٍ مِنْ هَذِهِ الْعَشَائِرِ إِلَى فَصَائِلَ يَكُونُ فَوْقَهَا رُؤْسَاء .

وَإِذَا عَدَوْتَ هَذَا وَجَدْتَ أَنَّهُ اسْتُخْلِصُ مِنْ كُلِّ قَبِيلَةٍ كَوْكَبةً مُؤْلَفَةً مِنْ مَثَةٍ فَارِسٍ أَوْ خَيَالٍ وَمَسَأَةً مُثْوِيَةً يُرَى بِهَا أَنَّ هَذِهِ الْأَقْسَامَ غَيْرُ الضروريَّةِ كَثِيرًا فِي مَدِينَةٍ لَمْ تَكُنْ غَيْرَ عَسْكَرِيَّةٍ فِي الْبُدَاءَةِ ، وَلَكِنَّهُ يَظْهَرُ أَنَّ غَرِيزَةَ عَظَمَةٍ كَانَتْ تَحْمِلُ مَدِينَةَ رُومَةَ الصَّفِيرَةَ عَلَى اتِّخَادِهَا مُقَدَّمًا ضَابِطَةً مُنَاسِبَةً لِعَاصِمَةِ الْعَالَمِ .

وَلَسْرُونَانَ مَا نَشَأَ عَنْ هَذَا التَّقْسِيمِ الْأَوَّلِ مُحْذَوْرٌ ، وَذَلِكَ أَنَّ قَبِيلَتِي الْأَلْبِينَ<sup>(١)</sup> وَالسَّابِينَ<sup>(٢)</sup> إِذْ بَقَيَّا عَلَى ذَاتِ الْحَالِ دَائِمًا ، عَلَى حِينَ كَانَتْ قَبِيلَةُ الْفَرَبَاءِ<sup>(٣)</sup> تَزِيدُ بِلَا انْقِطَاعٍ بِتَزَاحِمِ الْفَرَبَاءِ الدَّائِمِ عَلَى رُومَةَ ، لَمْ تَبْلُغْ هَذِهِ الْقَبِيلَةُ الْأُخْرِيَّةُ أَنَّ فَاقَتِ الْأُخْرِيَّينَ قُوَّةً ، وَقَدْ قَامَ الدَّوَاءُ الَّذِي وَجَدَهُ سَرْقِيُوسُ هَذَا المُحْذَوْرُ الْخَاطِرُ عَلَى تَغْيِيرِ التَّقْسِيمِ ، وَقَدْ قَامَ الدَّوَاءُ الَّذِي وَجَدَهُ لِمُحْذَوْرِ الْعَرْوَقِ الَّتِي أَنْفَاهَا عَلَى إِقْلِيمَ عَرَقٍ آخَرَ مِنْ أَحْيَاهُ هَذَا الْمِضْرُورُ الَّتِي يَشْغَلُهَا كُلُّ قَبِيلَةٍ ، وَهُوَ قَدْ أَحْدَثَ أَرْبَعَ قَبَائلَ بَدَلًا مِنْ ثُلَاثٍ بِفَعْلِ كُلِّ واحِدَةٍ مِنْهَا تَشْغَلُ أَحَدَ تِلَالَ رُومَةَ وَتَحْمِلُ اسْمَهُ ، وَهَكَذَا يَكُونُ بِعَالَجِتِهِ التَّفَاوتُ الْحَاضِرُ قَدْ تَلَافَاهُ مِنْ أَجْلِ الْمُسْتَقْبِلِ أَيْضًا ، وَهُوَ ، لَكِيلَا يَكُونُ هَذَا التَّقْسِيمُ عَنِ الْأَحْيَاءِ وَحْدَهَا ، بَلْ عَنِ النَّاسِ أَيْضًا ، قَدْ حَظَرَ عَلَى أَهْلِ

Ramnenses (١)

Tatienses (٢)

Luceres (٣)

أحد الأحياء أن ينتقلوا إلى حي آخر ، وهذا ما حال دون اختلاط العروق . وقد ضاعف مئوياتِ الفرسانِ الثلاثَةِ القيمةَ وأضافَ إليها اثنى عشرَةَ أخرى ، ولكن بأسماء قديمة دائمةً ، أى اخذ هذه الوسيلة البسيطة الصائبة فوقَ لتميز ما بين كوكبة الفرسان والشعب من غير أن يؤدى إلى تذمر هذا الأخير .

وإلى هذه القبائل الأربع المدنية أضاف سرهُم خمسَ عشرَةَ أخرى سُمِّيت قبائلَ ريفية ، وذلك لأنها ألفَت من سكان الريف الموزَّعين بين خمسَ عشرَةَ مقاطعة ، وقد أحدث خمسَ عشرَةَ أخرى فيما بعد ، فوجِد الشعبُ الرومانيُّ مُقسَّماً بين خمسَ وثلاثين قبيلة في نهاية الأمر ، أى إلى هذا العدد الذي ظلَّت باقية عليه حتى نهاية الجمهورية .

ونشأ عن هذا التفريق بين قبائل المدن وقبائل الريف أمرٌ يستحقُ أن يلاحظ ، وذلك لعدم وجود ما يعادله في مكانٍ آخرٍ مطلقاً ، ولأن روماً مدينةً له بحفظ أخلاقها وتوسيع إمبراطوريتها ، وقد يُظَنُ أن القبائل المدنية لم تتبَّث أن انت衡ت السلطانَ والشرف ولم تُعمَّ أن استذلت القبائل الريفية ، والعكسُ هو ما وقع تماماً ، وما يُعرَف ذوقُ الرومان الأولين حول الحياة الريفية ، وقد أتاهم هذا الذوق من المؤسِّس الحكيم الذي جعل الحرية تَسِير بجانب الأعمال الريفية والعسكرية ، والذى أبعد الفنونَ والحرفَ والدسيسة والثراءَ والعبودية إلى المدينة .

وهكذا بما أن جميع أبناء روما المتنازعين كانوا يعيشون في الخمول ويزرَّعون الأرضين فإن النفس وُطِّنَتْ على عدم البحث هنالك عن غير

دعائم الجمهورية ، وبما أن هذه الحال هي حال أحسن الأشارف فإنها أكْرمت من قِبَل جميع العالم ، ففضلَت حياةُ القرويين البسيطة الشاقة على حياةِ بُرْجوازيةِ رومة التوانية البطالة ، ولم يكن غير صُعْلوكِ تَعِسٍ في المدينة ذلك الذي صار مواطناً محترماً بالزراعة في الحقول ، ومن قول ثارون إنه ليس من غير سبب إقامة أجدادنا السَّرَاةِ في القرية مُنْدِتَ أو لئك الرجال الضعُل الشبعان الذين كانوا يدافعون عنهم أيامَ الحرب ويُطْعِمونهم أيامَ السَّلْمِ ، ويقول بياني مُوَكِّداً إن قبائل الحقول كانت تُكرَم بسبب الرجال الذين تَوَلَّفُ منهم ، وذلك بدلأ من أن يُنْقَل إلى قبائل المدينة عن عارِ جميع الأندال الذين يُرَاد إذلالُهم ، ولما جاء السَّابِيْنِيُّونَ كُلُودِيُّونَ ليقيم برومَة غُيرَ فيها بضرورِ الإِكْرَام وسُجَّلَ في قبيلة ريفية اتخذت اسمَ عائلته فيما بعد ، وأخيراً كان جميع العَنْقاء يَدْخُلُون في القبائل المدنية ، لا في القبائل الريفية مطلقاً ، ولا يوجد في جميع العهد الجمهوريٌّ مثلُ واحدٍ واحدٍ من هؤلاء العَنْقاء بَلْغَ أى منصبٍ قضائياً وإن أصبح مواطناً . وكانت هذه القاعدة رائعة ، غير أنه يُلْغَى من استبعادها ما نشأ عنه تغيير وسوء استعمالٍ في النظام السياسي لا ريب .

والرُّقباء بعد أن اتَّحَلُوا ، أولاً ، ولطويَّل زمنٍ ، حَقَّ نقل المواطنين من قبيلة إلى أخرى نقلًا مراديًّا أباحوا لمعظم الأشخاص أن يُسَجِّلُوا أنفسهم في القبيلة التي تَرَوْقُهم ، ولم تكن هذه الإِبَاحَةُ صالحةً لـ رَيْب ، وكانت تَنْزِع نابضاً من أعظم نوابض الرَّفَاية ، ثم بما أن جميع الكُبراء والأقواء كانوا يُسَجِّلُون أنفسهم في قبائل الريف ، وبما أن العَنْقاء الذين صاروا

مواطين ظلوا مع الواقع ضمن قبائل المدينة ، عاد لا يكون للقبائل على العموم معنى المكان ولا الأرض ، غير أنها كانت من شدة الاختلاط ما عاد لا يمكن معه تمييز أعضاء كل واحدة منها بغير السجلات ، فانتقل بذلك مدلول الكلمة « القبيلة » من حقيقي إلى شخصي ، أو أصبح وهياً تقريرياً .

وقد حدث أيضاً ظهور قبائل المدينة ، وهي ما يمكن التقرب إليه ، أكثر القبائل قوة في مجال الشعب غالباً ، وبعدها الدولة من يتفضلون باشتراء أصوات الأواباش الذين تتألف منهم .

وبما أن المؤسس جعل عشرة شاعر في كل قبيلة فإن جميع الشعب الروماني ، المحاط بأسوار المدينة حينئذ ، كان مؤلفاً من ثلاثين عشيرة ، فكان لكل واحدة منها معابدها وألهتها وموظفوها وكهنتها وأعيادها المسماة كنيساتية والشابة لبغانالية التي اتفقت لقبائل الريفية فيما بعد .

ولما قام سرقيوس بتقسيمه الجديد ، ولم يمكن تقسيم الثلاثين عشيرة بين قبائله الأربع على التساوى ، لم يرد مسمها قط ، فأصبحت العشائر المستقلة عن القبائل تقسيماً آخر لسكان روما ، بيّد أنه لم يكن موضع بحث عن العشائر قط في القبائل الريفية ولا في الشعب الذي كانت تتألف منه ، وذلك بما أن القبائل صارت نظاماً مدنياً صرفاً ، وبما أنه دخل نظام جديد لجمع الكتائب وجدت فرقاً رومولوس العسكرية أمراً لا طائل فيه ، وهكذا كان يوجد كثيراً من ليسوا أعضاء عشيرة وإن سُجّل كل مواطن في قبيلة .

وكذلك قام سرقيوس بتقسيم ثالث لا صلة بينه وبين التقسيمين السابقين مطلقاً ، فأصبح بنتائجها أمّ من الجميع ، فقد وزع جميع الشعب الروماني بين ست طبقات لم يُفرّق فيها بالمكان ولا بالإنسان ، بل بالمال ، فمثلت الطبقات الأولى بالأغنياء ومثلت الطبقات الأخيرة بالفقراء ومثلت الطبقات المتوسطة بين يتمتعون بثروة معتدلة ، وقد قسمت هذه الطبقات ست إلى ١٩٣ هيئة أخرى مسمّاة مثويات ، وقد بلغت هذه الم هيئات من التوزيع ما احتوت الطبقة الأولى وحدّها معه أكثر من نصفها وما اشتملت الأخيرة معه على واحدة منها فقط ، وهكذا كان أقل الطبقات عدداً في الرجال أكثرها مثويات ، وهكذا لم تَعد الطبقة الأخيرة بكلها غير شعبية مع احتواها وحدّها أكثر من نصف سكان روما .

وأريده أن يكون الشعب أقلّ فنوداً إلى نتائج هذا الشكل الأخير ، فخاول سرقيوس منحه مشحةً عسكرية فأدخل إلى الطبقة الثانية مثويتين من السلاحين ، وأدخل إلى الطبقة الرابعة مثويتين من صانع آلات الحرب ، وإذا عدّت الطبقة الأخيرة وجدها في كل طبقة قد ماز الشّباب من الشّيّب ، أى ماز من هم ملزمون بحمل السلاح من تعفيهم القوانين منه بسبب السنّ ، وكان هذا المميز هو الذي يقتضي في الفالب تكراراً للإحصاء أو التعداد أكثر مما كان يقتضيه تمييز الثراء ، وأخيراً أراد انعقاد المجلس في ميدان مارس ، وأن يأتيه جميع من هم في سن الخدمة مع أسلحتهم .

والسبب في عدم اتباعه في الطبقة الأخيرة ذلك التفريق بين الشبان

والشّيْب هو أن الرَّعَاعَ المُؤْلَفَ مِنْهُمْ كَانُوا لَا يُمْتَحِنُونَ شَرْفَ حَفْلِ السلاح في سُرْيَلِ الْوَطْنِ ، فَكَانَ لَا بُدَّ لِلرَّجُلِ مِنْ دَارِ تَنْلَا لَحْقَ الدِّفاعِ عَنْهُ ، وَلَمْ يُوجَدْ ، عَلَى مَا يُخْتَلِلُ ، مِنْ زُمْرَ الصَّعَالِيكَ هَذِهِ الَّتِي لَا يُخْصِيهَا عَدُُّ ، وَالَّتِي تَرْدَهُ بِهَا جَيُوشُ الْمُلُوكِ فِي الْوَقْتِ الْحَاضِرِ ، وَاحِدَةً كَانَتْ لَا تُطَرَّدُ مَعَ الْأَزْدَرَاءِ مِنْ فَوْجِ رُومَانِيَّةٍ حِينَ كَانَ الْجُنُودُ حُمَّامَةً الْحَرِيَّةَ .

وَفِي الْطَّبِقَةِ الْأُخِيرَةِ أَيْضًا يُمْيِزُ عَلَى الْخَصُوصِ بَيْنَ الصَّعَالِيكَ وَمَنْ كَانُوا يُدْعَوْنَ capite censi ، فَالْأُولَئِنِ ، الَّذِينَ لَمْ يَدْفَعُوا تَعَامِلًا ، كَانُوا يُمْتَحِنُونَ الدُّولَةَ مَوَاطِنِينَ عَلَى الْأَقْلِ ، حَتَّى إِنَّهُمْ كَانُوا يُمْتَحِنُونَ أَحِيَانًا جَنُودًا عَنْدَ الْحَاجَةِ الْمُلِحَّةِ ، وَأَمَّا الَّذِينَ كَانُوا يَدْفَعُونَ فَلَا يُمْكِنُ تَعْدِادُهُمْ بَغْرِيْرِ رُؤُسِهِمْ فَقَدْ كَانُوا يُعَدُّونَ شَيْئًا غَيْرَ مَذْكُورٍ ، وَكَانَ مَارِيُوسُ اُولَئِنَّ مِنْ تَفَضَّلَ بِقِبَوْلِهِمْ فِي الْجَنْدِيَّةِ .

وَإِنِّي ، مِنْ غَيْرِ أَنْ أُقْرِرُ هَنَا : هَلْ كَانَ هَذَا التَّعْدَادُ ثَالِثُ حَسَنَةِ أَوْ شَيْئًا فِي ذَاتِهِ ، أَعْتَقِدُ أَنَّهُ يُمْكِنُنِي أَنْ أُؤكِّدَ أَنَّهُ لَا يَوْجِدُ غَيْرَ أَخْلَاقِ الرُّومَانِ الْأُولَئِنِ الْبَسيِطَةِ وَخَلْوَتِهِمْ مِنَ الْفَرَضِ وَمِيَاهِمِهِمْ إِلَى الزَّرَاعَةِ وَازْدَرَاهُمْ لِلتَّجَارَةِ وَرَغْبَتِهِمْ فِي الْكَسْبِ مَا يُسْتَطِعُ أَنْ يَجْعَلَهُ أَمْرًا يَسِيرًا ، وَأَيْنَ هُوَ الشَّعْبُ الْحَدِيثُ الَّذِي يُسْتَطِعُ مَا عَنْهُ مِنَ الْجَسْعِ الْجَامِحِ وَالرُّوحِ الْجَرُوعِ وَالْمُكَيْدَةِ وَالْأَنْتَقَالَاتِ الدَّائِمَةِ وَتَحْوِلَاتِ الثَّرَوَةِ الْمُسْتَمِرَةِ أَنْ يَدْعَ مِثْلَ هَذَا النَّظَامِ يَدُومَ عَشْرِينَ عَامًا مِنْ غَيْرِ قَلْبِ جَمِيعِ الدُّولَةِ رَأْسًا عَلَى عَقِبٍ ؟ حَتَّى إِنَّهُ يَجِبُ أَنْ يَلْاحِظَ أَنَّ الْأَخْلَاقَ وَالرَّقَابَةَ إِذَا كَانَتَا أَقْوَى مِنْ هَذَا النَّظَامِ

فإنها أصلحتا معاييره في روما وجعلنا الفنى يرى نفسه مبعداً في طبقة الفقراء عند إفراطه في عرض غناه .

ويمكن من جميع ما تقدم أن يدرك بسهولة ما السبب في أنه لم يذكر من الطبقات غير خمس تقريباً مع أنه كان يوجد ست طبقات بالحقيقة ، فيما أن الطبقة السادسة لم تقدم جنوداً إلى الجيش ، ولم تصوت في ميدان مارس<sup>(١)</sup> ، ولم تكن ذات عمل في الجمهورية غالباً ، فإن من النادر أن كانت شيئاً مذكورة .

وذلك هي تقسيمات الشعب الروماني المختلفة ، ولننظر الآن إلى الأثر الذي أسفرت عنه في المجالس ، وكانت هذه المجالس التي تُدعى إلى الاجتماع شرعاً تسمى كوميسات ، وكانت تجتمع عادةً في ساحة روما أو ميدان مارس ، وكانت تُدار بكوميسات عن عشائر وكوميسات عن مثويات وكوميسات عن قبائل ، وذلك على حسب الشكل الذي كانت تجتمع به من هذه الأشكال الثلاثة ، وإن الكوميسات عن عشائر كانت من وضع رومولوس ، وإن الكوميسات عن قبائل من وضع حامي الشعب ، وما كان لقانون أن ينال تأييداً ، وما كان حاكماً أن ينتخب ، إلا في الكوميسات ، وبما أنه كان لا يوجد مواطن غير مسجل في عشيرة أو مثوية أو قبيلة فإنه لم تجد مواطناً محروماً حق التصويت ، فكان الشعب الروماني سيداً حقاً وفعلاً لا ريب .

(١) قلت في « ميدان مارس » لأن المجالس الشعبية عن مثويات كانت تجتمع فيه ، وكان الشعب في الوجهين الآخرين يجتمع في الساحة المعروفة بالفوروم أو في مكان آخر ، وهناك كان لرأس الإحصاء ( Capite censi ) من التفوذ والسلطان ما للمواطنين الأولين .

وكان لا بد من ثلاثة شروط لاجماع الكوميسيات شرعاً، ولننيل ما يقرّر فيها قوة القانون ، فالشرط الأول هو أن يكون الشخص أو الحاكم الذي يدعوها صاحباً للسلطة الضرورية في هذا السبيل ، والشرط الثاني هو أن يقع اجتماع المجلس في يوم يسمح به القانون ، والشرط الثالث هو أن تكون المواقف ملائمةً .

ولا يحتاج سببُ النظام الأول إلى إيضاح ، والنظام الثاني من شأن الضابطة ، وهكذا كان لا يباح اجتماع الكوميسيات يوم عيد أو يوم سوق ، أى في يوم يأتي فيه أهل الأرياف إلى رومة لقضاء أمورهم فلا يكون لديهم من الوقت ما يقضون معه يومهم في الميدان العام ، وبالنظام الثالث كان السنّات يكتب جمّاح شعب مختال شموس فيلطف حمياً محامي الشعب المشاغبين ، غير أن هؤلاء الحامين كانوا يجدون غير وسيلة لخلاص من هذا العائق .

ولم تكن القوانين وانتخاب الرؤساء كلّ ما هو خاضع لحكم الكوميسيات ، فبما أن الشعب الروماني اغتصب أهمّ وظائف الحكومة فإن من الممكن أن يقال إن مصير أوربة نظم ب مجالسه ، وكان تنوع الموضوع هذا يفسح في المجال لختلف الأشكال التي تتخذها هذه المجالس وفق الموارد التي كان يجب أن تقتضي فيها .

وكان يكفي أن يقابل بين مختلف الأشكال هذه ليحكم فيها ، وكان رومولوس ، بإقامته العشار ، يهدف إلى ردع السنّات بالشعب وردع الشعب بالسنّات مهيمناً عليهم بالتساوي ، ومنع الشعب بهذا الشكل ، إذن ، كلّ

ما للعَدَدِ من سلطانٍ ليوازن ما تُرِكَ للأشراف من سلطان القوة والغنى ، غير أنه ترك ، وفُقِرَ روح الملكية مع ذلك ، للأشراف منافع كثيرةً بنفوذ تابعيهم في أكثريَّةِ الأصوات ، فكان نظام السادة والتابعين العجيبُ هذا من روائع السياسة والإنسانية ، وما كان ليمكِنَ بدونه بقاء طبقة الأشراف المخالفة لروح الجمهوريَّة كثيراً ، وكان لرومة وحدها شرفٌ منح العالمَ هذا التالِي الجميل الذي لم ينشأ عنه سوء استعمالٍ قطُّ ، والذي لم يُتَبعَ قطُّ مع ذلك .

وبما أنَّ شكل العشائر ذلك يبقى في عهد الملوك حتى زمن سرقسطيس ، وبما أنَّ عهد آخر تاركيني لم يُعدَ شرعاً قطُّ ، فإنَّ هذا مازَ القوانين الملكية ، على العموم ، باسم شرائع الحاشية الملكية .

وبما أنَّ العشائرَ في العهد الجمهوريَّ كانت مقصورة على العشائر المدنية الأربع دائماً ، وبما أنها عادت لا تشتمل على غير رَاعِي رومَة ، فإنَّها كانت لا تلائمَ السُّنَّاتَ الذي كان على رأس الأشراف ، ولا محامي الشعب الذين ، وإن كانوا من العوام ، كانوا على رأس المواطنين الوسيرين ، ولذلك زال نفوذ العشائر ، وقد بلغتْ من الهُوَانِ ما صارَ حَمَلَةُ فُؤوسِهم الثلاثون يَصْنَعونَ معه ما كان على المجالس عن عشائرَ أنْ تَصنِعَه .

وكان التقسيم عن مئوياتٍ من ملامدة الأристocratie ما يُبصَرُ معه في البداية كيف أنَّ السُّنَّاتَ يَفْوزُونَ دائماً في الكُوَّميسات التي كانت تَخْمِلُ هذا الاسم والتي كان يُنتَخبُ بها القناصلُ والرؤساء وغيرُهم من الحكم ذوى الكراسي العاجية ، الواقعُ أنَّ الطبقة الأولى إذ كانت تشتمل على مئانٍ وتسعين مئويةً من المئويات ١٩٣ التي كانت تتَّألفُ منها طبقاتٍ

جميع الشعب الروماني<sup>١</sup> السُّتُّ، وأن الأصواتَ إِذْ كانت لا تُنحصَى إِلَّا عن مثوياتِ ، فإن تلك الطبقة الأولى وحدَها هي التي كانت تفوز على جميع الأخرى بعد الأصوات ، وحيثما كان جميع هذه المثويات على اتفاقٍ لم يداوم حتى على تَجْمُع الأصوات ، وما كان يُقرَرُه العددُ الأقلُّ يُعدُّ قرارَ الكثرةَ ، فَيُمْكِن أن يقال إن الأمور في الكُوْمِيساتِ عن مثوياتِ كانت تُنَظَّم وفقَ أَكْثَرية البدَارَات<sup>(١)</sup> أَكْثَرَ ما وفقَ أَكْثَرية الأصوات .  
 بيَدَ أن هذا السلطان للتناهى كان يُعَدَّ بُوسِيلتين : فالأولى هي أن محامي الشعب إِذ كانوا من طبقة الأغنياء عادةً ، وعن عددٍ كَبِيرٍ من العوام دائماً ، فإِنهم كانوا يوازنون ثروة الأشarاف في الطبقة الأولى .  
 وكانت الوسيلة الثانية تقوم على ما ياتي ، وذلك أنه بدلاً من أن تُنْهَمَ المثوياتُ على التصويت وفقَ ترتيبها ، وهذا يَعْنِي البدء بالأولى ، كان يُصَارُ إلى اختيار واحدةٍ بالقرعة فتأخذ هذه<sup>(٢)</sup> وحدَها في الانتخاب ، فإذا ما وقَع هذا كَرَّرتْ جميعُ المثويات ، التي تُدْعى لِيُومٍ آخرَ على حسب درجتها ، ذاتَ الانتخاب وأيدته عادةً ، وهكذا كان يُنْزَع سلطانُ المثال من المرتبة لِتُعْطاه القرعة وفقَ مبدأ الديموقراطية .

وكان ينشأ عن هذه العادة فائدةً أخرى أيضاً ، وهي أن كان مواطni الأرياف من الوقت بين الانتخابين ما يَبْحثُون في أثناه عن مزايا المرشح الذي عُيِّنَ موقتاً فلا يُمْطِرون أصواتهم من غير معرفةٍ للأمر ، بيَدَ أن هذه

(١) البدَارَة : الكيس توضع فيه الدرَامَ .

(٢) كانت هذه المثوية التي تخُرُج بالقرعة تسمى امتيازاً (Prerogativa) لأنها أول المثويات التي يسأل صوتها ، ومن هنا أتت كلمة امتياز (Prérogative)

العادة أبْطَلت بمحنة السرعة فَيَقُعُ الانتخابان في اليوم نفسه . وكانت الكُوميسياتُ عن قبائل مجلس الشعب الروماني ضَبْطاً ، وكانت تُدعى من قبل محامي الشعب وحدهم ، وفي هذه المجالس كان محامو الشعب يُنتَخِبون ويُغَرِّضون استفتاءاتهم ، ولم يكن للستّات حَقُّ حضورها فضلاً عن عدم وجود مرتبة له فيها ، وبما أنّ أعضاء السنّات مُلزَمون بإطاعة قوانين لم يستطعوا التصويت لها فإنّهم كانوا أقلّ حريةً من آخر المواطنين ، وقد أُسِئَ تَمثِيلُ هذا العَجَفِ تماماً ، فـكَان يَكُنُّ وحده لإبطال مراسيم هيئة لم يُقبل جميع أعضائها فيها ، ولو كان جميع الأشارة أن يَخْضُرُوا هذه الكوميسياتِ وفقَ حُقُومِ كمواطنين لبَدُوا أفراداً حينئذٍ ولم يُؤثِّرُوا قَطُّ في طِرَازِ أصواتِ تُجْمِعَ على حسب الرؤوس فيكون لأهقر الصعاليك من القدرة ما لا يُطَابِلُ السنّات .

وإذا عَدَوْتَ النَّظَامَ الَّذِي كَان يَنْشأُ عَنْ هَذِهِ التَّوزِيعاتِ الْمُخْلِفَةِ لِجَمِيعِ أصواتِ شَعْبِ بالغِ تِلْكَ الْمَظْمَةَ أَبْصَرْتَ ، إِذَنْ ، أَنَّ هَذِهِ التَّوزِيعاتِ لَمْ تَتَحُولْ إِلَى أَشْكَالٍ غَيْرِ مَكْتَتَبَةٍ بِنَفْسِهَا ، وَإِنَّمَا تَرَى أَنَّ كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهَا دُوَّتْ نَاتِجَةٌ مُنَاسِبَةٌ لِلأَغْرِيفِ الَّتِي كَانَتْ تَجْعَلُهُ مُفَضَّلَّاً .

وإنما ، من غير خَوْضٍ في الجزيئاتِ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ ، نَرَى أَنَّهُ يُسْتَدْرَجُ مِنْ الإِيَاضَاتِ السَّابِقةِ كَوْنِ الكُوميسياتِ عن قبائلِ أَكْثَرَ ملامةً لِلْحُكْمَةِ الشَّعْبِيَّةِ وَكَوْنِ الكُوميسياتِ عن مَئُويَّاتِ أَكْثَرَ ملامةً لِلأَرِيَسْتُوقَراطِيَّةِ ، وَأَمَّا الكُوميسياتُ عن عَشَائِرِ ، حِيثُ تَكُونُ الأَكْثَرِيَّةُ لِرَعَاعِ رُومَةِ وَحْدَهِ ، فَبِمَا أَنَّهَا لَمْ تَكُنْ صَالِحةً لِغَيْرِ مَسَاعِدِ الطَّعَيْنَانِ وَالْمَقَاصِدِ

السيئة فإنه وجَبَ خُسْرَانُها حُسْنَ الذِّكرِ ، حتى إن المشاغبين أحجموا عن استعمال وسيلةٍ كهذه كانت تفضح خططهم كثيراً ، ولا مراء في أن جميع جَلَال الشعب الروماني تجلَى في الكُوميَّسات المثوِية التي كانت شاملةً وحدها ، وذلك لأن الكُوميَّسات عن عشائرٍ كانت لا تشتمل على القبائل الريفية ، ولأن الكُوميَّسات عن قبائلٍ كانت لا تشتمل على السنَّات والأشارف .

وأما طِرَازُ جَمْعِ الأصوات فقد كان لدى الرومان الأولين من البساطة كطبائعهم وإن كانت دون ما في إسبارطة ، وكان كلُّ واحدٍ يُعطي صوته عالياً فتُقيِّدُه كاتبٌ ، وكانت أكثريَّة الأصوات في كلٍّ قبيلةً تُعينُ أصواتَها ، وكانت أكثريَّة الأصوات بين القبائل تُعينُ أصواتَ الشعب ، وقلُّ مثلَ هذا عن العشائر والمشيخات ، أَجَلٌ ، إن هذه العادة حسنةٌ ما ساد الصلاح بين المواطنين فيستحب كلُّ واحدٍ من إعطاء صوته جهراً لرأى مخالفٍ للإنصاف أو لتابعٍ غيرِ أهل ، ولكن الشعب عند ما فَسَدَ وصارت الأصوات تُشترى صار من الملائم أن تُعطى سرَّاً زجراً للمشترين بعدم الثقة ، وتجهيزاً للخباشه بوسائلِ عدم الخيانة .

وأعلمُ أن شيشرون دَمَّ هذا التحول ، وزعزا إليه خرابَ الجمهورية من بعض الوجوه ، غيرِ أني ، وإن كنتُأشعرُ بوزن حُجَّةٍ شيشرون هنا ، لا أشاركه رأيه ، وعلى العكس أرى أن زوال الدولة عُجلَ بعدم اتخاذ مثل هذه التحولات بدرجة الكفاية ، وبما أن نظام الأحاء لا يلام المرءُى فإنه لا ينبغي أن يُراد الحكمُ في شعبٍ فاسدٍ بقوانينٍ ملائمةً لشعب

صالح ، ولا شيء يُثبت هذه القاعدة أكثر من دوام جمهورية البندقية التي لا يزال هيكلها قائمًا لكون قوانينها لا تلائم غير الخباء .

ولذا وزّعت على المواطنين رقاع<sup>١</sup> كان يمكن كل واحد أن يصوت بها من غير أن يعرف رأيه ، ووضعت أيضًا شكليات<sup>٢</sup> جديدة لجمع الرقاع وعد الأصوات والمقابلة بين الأعداد ، إلخ . ، ولم يمنع هذا من الشك غالبًا في إخلاص الموظفين الذين عهد إليهم في القيام بهذه الأعمال<sup>(١)</sup> ، وأخيراً وضعت ممارسات<sup>٣</sup> لمنع المكاييد والسخرت دلت كثراً على عدم فائدتها .

ولما دنَّ الوقتُ الأخير (ل الجمهورية ) فضَت الضرورةُ في الغالب بأن يلجأ إلى وسائل غير عادية تلافيًّا لعدم كفاية القوانين ، فكانت العجائب تفترض أحياناً ، غير أن هذه الوسيلة ، التي كان يمكن أن تخدع الشعب ، لم تكن لتخدع من يحكموه فيه ، وكان يدعى مجلس<sup>٤</sup> بفتحة في بعض الأحيان ، وذلك قبل أن يكون لدى المرشحين من الوقت ما يقومون فيه بشغفهم ، وكان يُقضى الجماع<sup>٥</sup> بكتابته في الكلام عندما يرى الشعب المنال<sup>٦</sup> مستعدًا لاتخاذ وضع سي<sup>٧</sup> ، ولكن الطموح زاغ عن كل<sup>٨</sup> شيء في نهاية الأمر ، وكل ما لا يمكن تصديقه هو أن هذا الشعب العظيم كان بين كثير من سوء الاستعمال لا ينقطع ، بفضل نظمه القديمة ، عن انتخاب الحكام وسن القوانين والقضاء في الدعاوى وإنجاز الأعمال الخاصة والعلمية ، وذلك بمثل السهولة التي كان النساء<sup>٩</sup> نفسه يستطيع أن يأتيها .

## الفصل الخامس

### المحاماة عن الشعب

إذا تعدد وضعٌ نسبةٌ صحيحةٌ بين الأقسام التي تكونَ منها الدولة ، أو إذا وُجدَ من الأسباب مَا لا تُمْكِن إِزَالَتُه فَيُغَيِّرُ باستمرارٍ ما بين تلك الأقسام من صلة ، أقيمت حاكمةٌ خاصةٌ غيرٌ متعددةٌ بالأخرى مطلقاً ، ويُرَدُّ هذا كُلُّهُ إلى علاقته الحقيقة بالأخرى ، فيُحدِث رابطةً ، أو حَدَّاً متوسطاً إما بين الأمير والشعب ، وإما بين الأمير والسيد ، وإما بين الأمراء معاً عند الضرورة .

وهذه الهيئة التي أدعوها « محاماةً عن الشعب » هي الحافظةُ للقوانين وللسلطة التشريعية ، وهي تنفع أحياناً لحماية السيد تجاه الحكومة كما كان محامو الشعب يصنعون في روما ، وهي تنفع أحياناً لتأييد الحكومة تجاه الشعب كما يصنع مجلس العشرة اليوم في البندقية ، وهي تنفع أحياناً لحفظ التوازن بين قسمٍ آخرٍ كما كان حفظةُ النظام ياسپارطة يصنعون .

وليست المحاماةُ عن الشعب قسماً مُكَوَّناً للمدينة ، ولا ينبغي أن يكون لها نصيبٌ في السلطة التشريعية ، ولا في السلطة التنفيذية ، ولكن هذا هو الذي يجعل سلطانها النصيبَ الأَكْبَرَ ، وذلك لأنها تَقدِرُ على منع كلّ شيءٍ مع أنها لا تستطيع صنعَ شيءٍ ، وهي كمدافعةٍ عن القوانين أقدس وأجلُّ من الأمير الذي يُنَفِّذُها ومن السيد الذي يَتَنَحَّها ، وهذا ما رُئِيَ واضحاً

فِي رُومَةِ عِنْدِمَا أَكْرَهَ الْأَشَارِفُ الْمُخْتَالُونَ ، الَّذِينَ احْتَقَرُوا الشَّعْبَ بِأَسْرِهِ دَائِمًا ، عَلَى الْانْخَاهِ أَمَامَ مَوْظِفٍ شَعْبِيٍّ بِسَيْطٍ عَاطِلٍ مِنَ الْاعْتَبَارِ وَالْحُكْمِ . وَإِذَا مَا عَدَلَتِ الْحَامِةُ عَنِ الشَّعْبِ بِحُكْمَةٍ كَانَتْ أَقْوَى دِعَامَةً لِنَظَامٍ صَالِحٍ ، وَلَكِنْ قُوَّتْهَا إِذَا زَادَتْ قَلِيلًا قَلَبَتْ كُلَّ شَيْءٍ رَأْسًا عَلَى عَقْبٍ ، وَلَيْسَ الْضَّعْفُ مِنْ طَبِيعَتِهَا ، وَهِيَ لِيْسَتْ دُونَ مَا يَنْبَغِي أَنْ تَكُونَ عَلَى أَنْ تَكُونَ شَيْئًا .

وَهِيَ تَنْحَطُ إِلَى طَفْيَانٍ عَنْ غَصْبِهَا السُّلْطَةَ التَّنْفِيذِيَّةَ الَّتِي لِيْسَتْ غَيْرَ مُعَدَّلَةً لَهَا وَعِنْدَمَا تَسْتَغْفِي عَنِ الْقَوَافِنِ الَّتِي لَا يَنْبَغِي أَنْ تَقْعُلَ غَيْرَ الدَّافَعِ عَنْهَا ، وَمَا كَانَ يَتَمَّعُ بِهِ حَفَظَةُ النَّظَامِ مِنْ سُلْطَانٍ عَرِيشٍ ، لَا خَطَرَ فِيهِ مَا حَافَظَتِ إِسْپَارَطَةُ عَلَى أَخْلَاقِهَا ، عَجَّلَ فَسَادَهَا الْبَدوَهُ ، وَمَا سُفِّكَ مِنْ دَمٍ أَجِيسَ الَّذِي ذَبَحَهُ هُؤُلَاءِ الطَّفَاهُ أَنْتُقِمُ لَهُ مِنْ قَبْلِ وَارِثِهِ ، فَبِنَاهُ حَفَظَةُ النَّظَامِ وَعِقَابُهُمْ عَجَّلَ زَوَالَ اُلْجَمُورِيَّةِ عَلَى السَّوَاءِ ، وَعَادَتْ إِسْپَارَطَةُ لَا تَكُونُ شَيْئًا بَعْدَ كَلِيَّوْمِينَ ، وَكَذَلِكَ رُومَةُ هَلَكَتْ بِذَاتِ الْطَرِيقَةِ ، وَأَخِيرًا أَفَادَتْ سُلْطَةُ مَحَايِي الشَّعْبِ الْمُفْرِطَةُ الَّتِي اغْتَصَبَتْ بِالْتَدْرِيجِ ، وَبِمَسَاعِدِ قَوَافِنِ وَضَعَتْ مِنْ أَجْلِ الْحَرِيَّةِ ، كَضَمَانٍ لِلْأَبْاطِرَةِ الَّذِينَ قَضَوْا عَلَيْهَا ، وَأَمَّا مَجْلِسُ الْعَشَرَةِ فِي الْبَندِقِيَّةِ فَهُوَ حُكْمَةٌ دَمٌ مُمْقُوتَهُ لِدَى الْأَشَارِفِ وَالْعَوَامِ بِالْتَساوِيِّ ، هُوَ حُكْمَةٌ بَعْدَتْ مِنْ صِيَانَةِ الْقَوَافِنِ عَلَانِيَّةً فَعَادَتْ لَا تَنْفَعَ بَعْدَ اخْتِطَاطِهَا لَغَيْرِ إِنْزَالِ ضَرَبَاتٍ لَا يَجِدُهُ أَحَدٌ عَلَى مَلَاحِظَتِهَا .

وَمَحَامَةُ الشَّعْبِ ، كَالْحُكْمَةِ ، ضَعَفَتْ بِزِيادةِ أَعْصَائِهَا ، وَلَا أَرَادَ مَحَامُو الشَّعْبِ الرُّومَانِيًّّ ، الَّذِينَ كَانُوا اثْنَيْنِ فَصَارُوا خَمْسَةً ، مَضَاعِفَةً هَذَا الْعَدْدِ تَرَكُوهُمْ

السنّاتُ يَصْنَعُونَ هَذَا مُعتقداً رَدْعَ بِعِصْمِهِمْ بَعْضَ ، وَهَذَا مَا وَقَعَ فَعَلَّاً .  
وَأَحْسَنُ وَسِيلَةٍ لَمَنْعِ غَصْبِ هَيَّةٍ هَالَّةٍ بِذَلِكَ الْقَدَارِ ، وَهِيَ وَسِيلَةٌ لَمْ  
تَتَخَذْهَا أَيْةٌ حَكْمَوَةٌ حَتَّى الْآنِ ، هُوَ أَلَّا يُجْعَلَ هَذَا الْمَهِيَّةُ دَائِرَةً ، وَإِنَّا  
مُتَّسِّمُمُ الْفَوَاصِلُ الَّتِي يَحِبُّ أَنْ تَبْقَيْ فِيهَا مُعْلَمَةً ، وَيُمْكِنُ هَذِهِ الْفَوَاصِلَ ،  
الَّتِي لَا يَبْغِي أَنْ تَكُونَ مِنَ الطُّولِ مَا يَدْعُ لِسُوءِ الْاسْتِهْمَالِ وَقَاتِلَ يَنْبَتُ  
فِيهِ ، أَنْ تَعَيَّنَ بِالْقَانُونِ ، وَذَلِكَ عَلَى وَجْهٍ يَسْهُلُ مَعَهُ اخْتِصَارُهَا عِنْدِ الْفَرْوَرَةِ  
بِلْجَانٍ غَيْرِ عَادِيَةِ .

وَهَذِهِ الْوَسِيلَةُ بِلَا مَحْذُورٍ كَمَا يَلوُحُ لِي ، وَذَلِكَ لِأَنْ حِمَامَةَ الشَّعْبِ لَيْسَتِ  
مِنَ النَّظَامِ مُطْلَقاً فَيُمْكِنُ تَزَوُّعُهَا مِنْ غَيْرِ تَأثِيرٍ فِي النَّظَامِ ، وَتَنْظُرُ لِي هَذِهِ  
الْوَسِيلَةُ شَافِيَّةٌ ، وَذَلِكَ لِأَنَّ الْحَاكِمَ الَّذِي يُرْجَعُ إِلَى التَّنْصِيبِ مُجَدَّداً لَا يَشْرَعُ  
مِنَ السُّلْطَةِ الَّتِي مَارَسَهَا سَلَفَةً ، بَلْ يَشْرَعُ مِنَ السُّلْطَةِ الَّتِي يَمْتَنَحُهُ  
الْقَانُونُ إِيَاهَا .

## الفصل السادس

### الحكم المطلق

يمكن صلابة القوانين ، التي تحول دون ملامتها الحوادث ، أن تجعلها ضارة في بعض الأحوال فتوجب هلاك الدولة في أزمتها ، ويطلب نظام الأشكال وبطؤها مدة من الزمن تأباهما الأحوال في بعض الأحيان ، وقد يظهر من الأحوال ألف لم يعالجها الشريع قط ، فمن الفطنة الازمة جداً أن يشعر بأنه لا يمكن أن يُفطن إلى كل شيء .

ولا ينبغي ، إذن ، أن يبلغ من تكين النظم السياسية ما يتذرع معه وقف عملها ، حتى إن إسپارطة تركت قوانينها ترقد .

يبدو أنه لا يوجد غير أعظم الأخطار ما يستطيع موازنة خطر تغير النظام العام ، ولا يجوز وقف سلطان القوانين المقدس إلا عند ما يتحقق الخطر بسلامة الوطن ، ففي هذه الأحوال النادرة الواضحة يهرب إلى السلامة العامة بقرارٍ خاصٍ يفوض أمرها به إلى الأكثر جدارة ، وتفويض مثل هذا يمكن أن يقع على وجهين وفق نوع الخطر .

وإذا كان يكفي أن يرتد نشاط الحكومة لمعالجة ذلك فإن السلطة تجعل قبضة واحد أو اثنين من أعضائها ، وهكذا ليس سلطان القوانين هو الذي يغير ، بل شكل إدارتها ، وإذا كان الخطر من الحال ما يكون

جهاز القوانين معه مانعاً من ضمانها فإنه يُنصب رئيساً عالياً يُشكّل جميعاً القوانين ويفصل السلطة ذات السيادة لحين ، ولا شكّ حول الإرادة العامة في مثل هذه الحال ، ومن الواضح أن مقصداً الشعب الأول ألا تهلك الدولة ، وهكذا لا يمكّن وقف السلطة التشريعية إلقاءها ، فالحاكمُ الذي يُشكّلها لا يستطيع تحملها على الكلام ، وهو يسودُها من غير أن يقدر على تمثيلها ، وهو يستطيع أن يصنع كلّ شيء خلا وضع القوانين .

وقد اخذت السناتُ الرومانية الوسيلة الأولى حينما عيّدَ إلى القناصل بصيغة مرسومة أن يعالج سلامـة الجـمهوريـة ، وقد اخـذـت الوسيـلة الثانية حينما كان أحد القنصلـين يعيـّن حـاكـماً مـطـلقـاً<sup>(١)</sup> ، أـى يـلـجـأـ إلى عـادـةـ استـعـارـتها رـوـمـةـ من أـبـاـ .

وكان يـلـجـأـ إلىـ الحـكـمـ المـطـلـقـ فـأـوـاـلـ الـجـمـهـورـيـةـ غالـباًـ ، وـذـلـكـ لأـنـهـ لمـيـكـنـ لـلـدـوـلـةـ بـعـدـ قـاعـدـةـ ثـابـتـةـ بـدـرـجـةـ الـكـفـافـيـةـ لـتـسـتـطـعـ الـبقاءـ بـقـوـةـ نـظـامـهـ فـقـطـ . وـبـمـاـ أـنـ الـأـخـلـاقـ كـانـ تـجـعـلـ فـذـلـكـ الـحـينـ غـيرـ ذـيـ طـائـلـ كـثـيرـاـ مـنـ التـحـفـظـاتـ يـكـونـ ضـرـورـيـاـ فـزـمـنـ آـخـرـ فـإـنـهـ كـانـ لـاـ يـخـشـيـ أـنـ يـسـيـءـ حـاكـمـ مـطـلـقـ استـعـالـ سـلـطـانـهـ أـوـ يـمـاـوـلـ الـاحـفـاظـ بـهـ إـلـىـ مـاـ بـعـدـ الـأـجـلـ ، وـعـلـىـ العـكـسـ كـانـ يـلـوـحـ أـنـ مـثـلـ هـذـهـ السـلـطـةـ عـظـيمـةـ عـبـءـ عـلـىـ عـاتـقـ مـنـ يـتـقـلـدـهـ فـيـنـسـرـعـ فـيـ إـلـقـائـهـ عـنـهـ ، وـذـلـكـ كـاـمـاـ الـقـيـامـ مـقـامـ القـوـانـينـ مـنـصـبـاـ بـالـعـنـ الشـفـقـ بـالـغـ الخـاطـرـ .

ولـذـلـكـ إـنـ خـطـرـ الـهـوـانـ ، لـاـ خـطـرـ سـوـءـ الـاستـعـالـ ، هـوـ الـذـيـ يـجـعـلـنـيـ أـدـمـ

(١) كان هذا التعيين يتم ليلاً وسراً كما لو كان يخرج من جعل رجل فوق القوانين .

عادةً هذه المحاكمة العليا الطائشة في الأزمنة الأولى ، وذلك أنه بينما كان يُفرط فيها في الانتخابات والتقدّمات والشكليات الخالصة كان يُخسّن ظهورها أقلّ هؤلاً وقت الضرورة وأن يُتعود عدّ اللقب الذي لا يستعمل في غير الرسميات الفارغة لقباً فارغاً .

ويصبح الرومان أكثر احترازاً في أواخر الجمهورية فيقتضدون في انتقال الحكم المطلق كما أسرفوا فيه قديماً ، ومن السهل أن يرى قيام تحوّفهم على غير أساس ، وكون ضعف العاصمة مدار سلامتها تجاه الحكم الذين تشتمل عليهم ، وإمكانُ الحاكم المطلق أن يدافع في بعض الأحوال عن الحرية العامة من غير أن يستطيع تعریضاً للخطر ، وأن قيود روما لا تُطرق في روما نفسها مطلقاً ، بل في جيوشها ، وما كان من مقاومة ماريوس القليلة سِيلًا وپوني لقيصر يدلّ جيداً على ما يمكن أن يُنتظر من السلطان في الداخل تجاه القوة من الخارج .

وقد دفع هذا الخطأ الرومان إلى اقتراف خطىئات عظيمة ، ومنها أنه لم يُعين حاكم مطلق في مؤامرة كاتيلينا ، وذلك بما أن الأمر لم يشمل غير داخل المدينة ، وولاية من إيطالية على الأكثر ، فإن السلطة غير المحدودة التي تُنعم بها القوانين على الحاكم المطلق كانت تُمكّنه من القضاء بسهولة على المؤامرة التي لم تُطفأ إلا بمصادفاتٍ مُوقّةٍ ما كانت بصيرة الإنسان لتنظرها مطلقاً .

والسنات ، بدلاً من ذلك ، أكثف بتسليم سلطاته إلى القنصل ، ويرى شيشرون أن يسير سيراً فعلاً فيُضطر إلى زيادة سلطاته في أمر مهم ،

وإذا كان الفرجُ الشاملُ الأولُ قد أُسفرَ عن استحسان سلوكه فإن من العدل أن طلب منه فيما بعد تقديم حسابٍ عن دم المواطنين المسفوك خلافاً للقوانين ، أى عزّر بما كان لا يُعرض له حاكِمٌ مطلقٌ أبداً ، غير أن فصاحة هذا الفنصل جَرَفت كلَّ شيء ، وقد كان يُفضل مجده الخاصَّ على وطنه على الرغم من رومانتيته ، فلم يبحث عن أكثر الوسائل شرعيةً وحمةً لإفراز الدولة بمحنةٍ عن نيله لنفسه شرفاً جامعاً بصنعه ذلك<sup>(١)</sup> ، ولذلك فقد تجدد بحقِّ منقداً لرومة كأُعوقبَ بحقٍّ ناقضاً للقوانين ، ومهمَا كان من بريقٍ في استدعائه ثانيةً لم يَعدْ هذا كونه عفوًّا لا ريب .

ومع ذلك فهمَا يكن الوجه الذي تُقلَّد به تلك الوكالة المهمة فإنه يجب تحديد زمنها لأجلٍ قصير جداً فلا تُسكن إطالته مطلقاً ، ولا تثبت الدولة في الأزمات التي تؤدي إلى الحكم المطلق أن تزول أو تُنْقَذ ، فإذا ما انتقض الحاجةُ الملحَّةُ أصبح الحكم المطلق باغياً أو لاغياً ، وبما أن الحكم المُطلقين في روما لم يكونوا كذلك إلا لستة أشهر فإن أكثرهم استعنوا قبل حلول الأجل ، وإذا كان أجدهم أطولَ من ذلك حاولوا إطالته على ما يحتمل ، وذلك كما صنع الحكم العشرة عند ما اختبروا لعامٍ واحد ، ولم يكن لدى الحاكِم المطلق من الوقت غيرُ ما انتضنه الحاجةُ التي أوجبت انتخابه ، ولم يكن له أن يُفَكِّر في خططٍ أخرى .

(١) هنا الذي كان لا يستطيع الاشتchan إليه إذا ما اقترح تعين حاكِم مطلق ، فما كان ليجرؤ على نصب نفسه ، ولا ليُركِن إلى نصبه من قبل زميله .

## الفصل السابع

### الرّقابة

كما أن إعلان الإرادة العامة يتم بالقانون يتم إعلان الحكم العام بالرقابة ، فالرأي العام هو نوع القانون الذي يديره الرقيب والذي يطبق على أحوال خاصة كال الأمير .

فالمحكمة الرقابية تبعد ، إذن ، من أن تكون حكم رأى الشعب ، وهي ليست غير معملنة له ، وهي إذا ما ابتعدت عنه غدت قراراتها لاغية غير مؤثرة . ومن العيب أن تمتاز أخلاق الأمة من مواضع احترامها ، وذلك لتعلق هذا بذات المبدأ واحتلاطه به بحكم الضرورة ، ولا تجده في العالم أمة لا يكون الرأي العام ، من دون الطبيعة ، هو الذي يقرر اختيار ملادها ، وقوّموا آراء الناس ترموا أخلاقها لصقّ نفسها بنفسها ، وفي كل وقت يجب ما هو جيل أو الذي يوجد هكذا ، غير أنه يخدع في هذا الحكم ، وهذا الحكم هو الذي يجب تنظيمه ، ومن يحكم في الأخلاق يحكم في الشرف ، ومن يحكم في الشرف يجد قانونه في الرأي العام .

وتشتقت آراء الشعب من نظامه ، ومع أن القانون لا ينظم الأخلاق فإن التشريع هو الذي ينشئها ، ومتى صفت التشريع اخللت الأخلاق ، ولكن حكم الرقباء حينئذ لا يضمن ما تتعجز عن صنعه قوة القوانين . ومن ثم يمكن الرقابة أن تكون نافعة لحفظ الأخلاق ، لا لإعادتها ،

على الإطلاق ، وانصبووا رقباء في إبان قوة القوانين ، فإذا ما فقدت هذه القوة زال كلُّ أمل ، ولا يستطيع سلطانٌ شرعىٌ أن يكون ذا قوة عندما تَخَسَّر القوانين قوتها .

والرقابة تحفظ الأخلاق بمنعها الآراء من الفساد ، وبوقايتها استقامتها بتطبيقات حكيمه ، وتبنيتها ، أحياناً ، ما بقيت متعلقةً ، وما كان من عادة اتخاذ مساعدين في المبارزات التي بلغت الحد الأقصى في مملكة فرنسة التي بالكلمات الآتية في مرسومٍ ملكيٍّ : « وأما الذين يكونون من النذالة ما يستدعون معه مساعدين » ، فبما أن هذا الحكم قد سبق حكم الرأي العام فقد قررَه من فوزه ، غير أن ذاتَ المراسيم عندما أرادت أن تقول إن الصراع في المبارزة نذالةٌ ، وهذا صحيحٌ إلى الغاية ، ولكن مع مخالفة للرأي الشائع ، سخرَ الجمهور من هذا القرار في أميرٍ كان قد أعطى حكمه فيه . وقد قلتُ في مكانٍ آخر<sup>(١)</sup> إن الرأي العام ليس خاصاً لأىٌ قشرٌ مطلقاً ، ولا حاجةً لأن يكون ذا أثرٍ في المحكمة التي تقام لتمثيله ، ومن المتعذر أن يُعجبَ كثيراً بالفنَّ الذي كان هذا النابضُ ، الصانعُ لدى المعاصرين تماماً ، يستعمل به عند الرومان ، وعند الإسبارتين بما هو أحسن مما عند الرومان .

ولما قدمَ رجلٌ سيدُ الأخلاق رأياً حسناً إلى المجلس الإسبارطيِّ أهله حفظةُ النظام ، وأوجبوا اقتراحَ عينِ الرأي من قبل مواطنٍ صاحبِ فضيلةٍ ، فيا للشرفِ لأحدٍ ، وبالمخزي للآخر ، وذلك من غير أن يُمدح

(١) لا أصنع غير الإشارة هنا إلى ما عاشهه مطولاً في رسالته إلى مسيو دالبر .

أو يعاب أىٰ منها ! وما حَدَثَ أَنْ دَنَسْ سُكَارِيَّ مِنْ سَامُوسَ<sup>(١)</sup> مُحَكَّمَةٌ  
حَفَظَهُ النَّظَامُ ، فَلَا كَانَ الْيَوْمُ التَّالِي أَبِيعَ لِأَهْلِ سَامُوسَ ، بِمَرْسُومٍ عَامٍ ،  
أَنْ يَكُونُوا أَقْذَارًا ، فَلَوْ فُرِضَ عِقَابٌ حَقِيقَةٌ لَكَانَ أَقْلَى شِدَّةً مِنْ عَفْوٍ  
كَهُذَا ، وَلَمَّا نَطَقَتْ إِسْپَارَاطَةٌ بِمَا هُوَ صَالِحٌ وَمَا هُوَ غَيْرُ صَالِحٍ لَمْ تَسْتَأْنَافْ  
بِلَادُ الْيُونَانَ أَحْكَامَهَا .

---

(١) كَانُوا مِنْ جَزِيرَةٍ أُخْرَى تَمْنَعَتْ لِطَافَةٍ لِسَانَتُهُ مِنْ ذِكْرِهِ فِي هَذِهِ الْحَالِ .

## الفصل الثامن

### الدّينُ المدنِيُّ

لم يكن للناس في البداءة ملوكٌ غيرُ الآلهة وحكومةٌ غيرُ الحكومة الإلهية ، وقد أتوا مثلَ تَعْقُلٍ كالْيَغُولَا ، وقد أصابوا في تَعْقُلِهِم بذلك ، وكان لا بدَّ من تغييرٍ طويلاً في الشاعر والأفكار حتى يُمكِنَ الناسَ أن يتخدوا أمثالَهُم سادةً لهم راجين أن يُلَاقُوا خيراً من صنفهم ذلك .

ولذلك وحدهُ وُضُعَ الرَّبُّ على رأس كلّ مجتمعٍ سياسيٍّ ، ومن ثمَّ كان يوجد من الآلهة من هم بعد الشعوب ، وما كان الشعبان الغريبُ أحدُها عن الآخر ، المتعاديان دائمًا تقريباً ، ليستطيعا أن يُسَلِّماً بسيدهِ واحداً زماناً طويلاً ، وما كان الجياثان المتقاتلان ليستطيعا أن يطعوا رئيساً واحداً ، وهكذا تؤدي التقسيمات القومية إلى تعدد الآلهة ، ومن هنا نشأ عدمُ التسامح اللاهوتي والمدنيُّ الذي هو هو بحكم الطبيعة كما نرى ذلك فيما بعد . وما كان من هوى الأغراق في لقاء آلهتهم ثانيةً بين شعوب البرابرة نشأ عن أنهم كانوا يَعْدُون أنفسهم سادةً طبيعيين لهذه الشعوب أيضاً ، ولكنك لا تجِد عثنا كلَّ عذَّبة أيامنا الضحكة التي تطابق بين آلهة مختلف الأمم ، كما لو كان يُمكِن مُولاكَ وساتورنَ وكرُونوسَ أن يكونوا عينَ الإله ، وكما لو كان يُمكِن بَعْضَ الفنيقيين وزُوسَ الأغراق وجُوپيتَر اللاتينِ أن يكونوا

ذات الإله ، وكما لو كان يُمكِّن أن يُبَيِّنَ شَيْئاً مشتركاً بين موجوداتٍ وهيئاتٍ تحمل أسماء مختلفة !

وإذا ما سُئل عن عدم وجود حروبٍ دينيةٍ مطلقاً في أدوار الوثنية حين كان لكل دولة عبادتها وألهتها أجيٌّت ، بأنه إذ كان لكل دولة عبادتها الخاصة ، وحكومتها أيضاً ، فإنه لم يُفرَّق بين آلهتها وقوانينها فَطُّ ، وكانت الحربُ السياسية لاهوتيةً أيضاً ، ولذلك كانت ولاياتُ الآلهة مُعَيَّنةً بحدود الأمم ، ولم يكن لإلهٍ شعبٌ أَيُّ حقٍ على الشعوب الأخرى ، ولم يكن آلهة الوثنين آلهةً غُيْرَاً فـ كانوا يقتسمون سلطاناً العالم فيما بينهم ، حتى إن موسى والشعب العَبْرِيَّ ذهبوا إلى هذا الرأي أحياناً عند كلامهما عن إله إسرائيل ، أَجَلْ ، كانوا يَعْدُّانِ آلهةَ الكنعانيين عاجزين ، آلهةَ هؤلاء القومِ ذوي الدم الطليل ، والحاكمُ عليهم بالهلاك ، والذين كان بنو إسرائيل يَظْمُّون في الاستيلاء على بلدِهم ، ولكن انظروا كيف كانوا يتکامون عن آلهة الشعوب المجاورة الذين مُنْعِنُوا من المجموع عليهم ، « قال يَفْتَحُ لبني إِثْمُونَ : أليس أن ما يُمَلِّكُك إِيَاهُ كَوْشُ إِلَهُك إِيَاهُ تَمَلِّكُ ، وَجِيعَ الَّذِينَ طردُوكُوكْشُ إِلَهُنا من أَمَانَا إِيَاهُ تَمَلِّكُ ؟ »<sup>(١)</sup> ، فيَظْهَرُ لِي أن هذا اعترافٌ بأن حقوقَ كَوْشَ وحقوقَ إِلَهِ إِسْرَائِيل مُتَابِلَةٌ .

ولكن اليهود عند ما خضعوا لملك بابلَ ، ثم لملك سوريا ، أرادوا

(١) « Nonne ea quae possidet Chamos deus tuus tibi jure debentur ? »

هذه عبارة لافتونات ، فترجمها الأب دوكاريير هكذا : « ألا ترى أنك تملك ما يملك كوش إلهك ؟ » ، وأجهل قوة النص العبرى ، ولكننى أرى في لافتونات أن يفتح بعثة اعترافاً مؤكداً بحق الإله كوش فأضعف المترجم الفرنسي هذا الاعتراف بكلمة « كما ترى » التي هي غير موجودة في اللاتينية .

الإصرار على عدم الاعتراف بِاللهِ غيرِ إِلَهِمْ ، فَعَدَّ هذا الرفضُ تَعَرُضاً على الغالب وأدى إلى ما نقرؤه في تاريخهم من اضطهادِهِم بما لا يُرى له مثيلٌ قبل النصرانية<sup>(١)</sup> .

ولذلك ، وبما أن كلَّ دينٍ مرتبطٌ في قوانين الدولة التي أمرت به ، فإنه لم يكن قطُّ وجهٌ آخرٌ لهذا شعبٍ غيرَ استعباده ، ولم يكن قطُّ مبشرون آخرون غيرَ الفاتحين ، وبما أن وجوبَ تغيير العبادة قانونٌ خَصَّ له المغلوب فإنه كان من الضروري أن يُبَدِّأ بالانتصار قبل الحديث في ذلك التغيير ، ومن البعيد أن يكون الناس قد قاتلوا في سبيل الآلة ، والآلة ، كما جاء في أوصياس ، هم الذين قاتلوا في سبيل الناس ، وكلُّ كان يسأل إِلَهَهُ أن ينصره فيقابلها بهيا كلَّ جديدةٍ ، وكان الرومان قبل الاستيلاء على مكانٍ يُنذِرون آلهته مغادرته ، وهو عندما تركوا لأهل تارانتَ آلهتهم الذين أغضبُوا كان ذلك لأنهم عَدُوا هؤلاء الآلة ، حينئذٍ ، خاضعين لآلهتهم مُكْرَهين على تقديم الولاء إليهم ، وهو قد تركوا للمغلوبيين آلهتهم كما تركوا لهم قوانينهم ، وكان وضعُ إِكْلِيلٍ على جُوبيتَر بالكاپيتول في الغالب الضريبةَ الوحيدة التي يفرضونها .

ثم لما وَسَعَ الرومان عبادَتَهم وآلهَتَهم مع إمبراطوريتهم ، ولما اتحلوا في الغالب آلهَةَ المغلوبين بمنْحِهم حقَّ المدينة ، وَجَدَ شعوبُ هذه الإمبراطورية الواسعة أنفسَهم ، على وجهٍ غيرِ محسوس ، ذوى جُمُوعٍ من الآلة والعبادات

(١) من الواضح أن الحرب الفوشية ، التي سميت الحرب المقدسة ، لم تكن حرباً دينية ، فقد كانت تهدف إلى العقاب على تدنيس القلمسيات ، لا إلى إخضاع الكافرين .

واحدةٍ في كلٌّ مكان ، وهكذا لم تَعْرِف الوثنية في العالمَ المعروف غيرَ دين واحدٍ بعينه .

ففي هذه الأحوال أتى يَسُوعُ ليقيم على الأرض مملكةً روحية ، وهذا ما جعل الدولةَ ، بفضلِه النظامَ اللاهوتيَّ عن النظام السياسيّ ، تكون غيرَ واحدةٍ فَأوجب من الانقسامات الداخلية ما افتكَ يُفْلِق الشعوبَ النصرانية ، والواقعُ أن هذه الفكرة الجديدة لملكته في العالمَ الآخر لم تستطع الدخولَ في رأس الوثنين قَطُّ فَعَدُوا النصارى عَصَاهَ حقيقين ، مع ظاهر هؤلاء بالخصوص ، غيرَ باحثين عن سوى الوقت الذي يكونون فيه سادةً مستقلين فيعتصبون ، بمهارةٍ ، السلطةَ التي ظاهروا باحترامها في أثناء ضعفهم ، فكان هذا سببَ الاضطهادات .

ويَمْدُث ما خافه الوثنين ، وهنالك يُغَيِّرُ كُلُّ شَيْءٍ منظرَه ، وَيُغَيِّرُ الصارى الوضعاَه لهجَّتهم ، ولسرعَان ما رُؤُتْ مملكتُ العالمَ الآخر المزعومةُ تتحول إلى أعنف استبدادٍ في هذه الدنيا تحت قيادة رئيسٍ منظور .

ومع ذلك ، وبما أنه وُجِدَ أميرٌ وقوانينٌ مدنيةٌ دائمةً ، نشأ عن هذا السلطان المضاعف وتصادم الحاكمة في الدول النصرانية تَعَذُّرٌ كُلُّ سياسة صالحة ، ولم يُوقَّف الناسُ قَطُّ لمعْرَفة أى الرجالين يُلزَمون بإطاعته : آل سيد أم القيسِيسِ ؟

ومع ذلك فإنَّ كثيراً من الشعوب ، حتى في أوربة أو في جوارها ، أراد حفظَ النظام القديم أو إعادةَه ، ولكن من غير نجاح ، فقد سادت الروح النصرانية كُلَّ شَيْءٍ ، وقد ظَلَّت العبادة المقدسة دائمةً ،

أو صارت ثانيةً ، مستقلةً عن السيد ومن غير ارتباطٍ ضروريٍ في كيان الدولة ، وكانت لحمدِ آراءٍ صافيةً جدًا ، فقد أحسن وصلَ نظامه السياسيّ ، وذلك أنَّ ظلَّ شكلُ حكومته باقِيًّا في عهد خلفائه ، فكانت هذه الحكومة واحدةً تماماً ، وصلحةً إلى هذا الحدّ ، غير أنَّ العرب أصبحوا مُؤسرين متعلمين متقيين مُترافقين مرتخين فأخضعهم البربرة ، وهنالك بدأ الانقسام بين السلطتين ، وهذا الانقسام ، وإنْ كان أقلَّ ظهوراً بين المسلمين مما بين النصارى ، موجودٌ على كلٍّ حال ، ولا سيما في شيعة عليّ ، ويوجد من الدول ، كفارسَ ، ما انفكَ يُشعرُ به فيها .

ويتنا جَلَّ ملوكُ إنكلترة أنفسهم رؤساء للكنيسة ، ومثلُ هذا ما صنعه قياصرة روسية ، غير أنهم بَدَوا بهذا اللقب سادةً لها أقلَّ مما بَدَوا قساوسةً لها ، وأنهم نالوا حقَّ تغييرها أقلَّ مما نالوا سلطةً في حفظها ، وهم ليسوا مشترين لها ، بل أمراؤها ، والإِكليروسُ ، حيث يكون هيئة<sup>(١)</sup> ، يظهرَ سيداً ومشرعاً في وطنه ، ولذلك يوجد سلطتان وسيستان في إنكلترة وروسية كما في غيرها .

والفيلسوفُ هو بُزُّ ، من بين جميع مؤلفي النصارى ، هو الذي أبصر الشَّرَّ جيداً وعالجه ، وهو الذي جَرُّه على اقتراح جمْعِ رأسِ النَّشر ورَدَّ كلَّ شيء إلى الوَحدة السياسية التي لا تكون الدولة ، ولا الحكومة ،

(١) يجب أن يلاحظ جيداً كون المجالس الرسمية الكثيرة ، ك المجالس فرنسة ، ليست ما يربط الإِكليروس بهيئة بمقدار ما تربطه صحبة الكثائس ، فالصحبة والحرمان هما ميشاق الإِكليروس الاجتماعي ، ميشاق يكمن به سيد الشعوب والملوك ، ويكون جميع القساوسة الذين يشتراكون معَ مواطنين ولو كانوا في طرق العالم ، ويعد هذا من أروع مبتكرات السياسة ، ولا تجد مثل هذا بين الكهنة الوثنيين الذين لم يؤلفوا هيئة إِكليروسية فقط .

حسنة التنظيم بغيرها ، غير أنه وجب عليه أن يرى مناقضة الروح السائدة للنصرانية لتنظيمها وكون مصلحة القسيس أقوى من مصلحة الدولة دائمًا ، وما اشتملت عليه نظريته السياسية من فطاعية وخطأ لم يجعلها مقوتة<sup>(١)</sup> أكثر مما جعلها ما انطوت عليه من صوابٍ وصحّة .

وأرى أنه إذا ما فصلت الواقع التاريخية وفقَ وجهة النظر هذه سهلَ رفضُ آراءِ بيل وواربورتن المتناقضة ، فزعم أحدهما أنه لا يوجد من الأديان ما هو مفيدٌ لـ«الكيان السياسي» ، وذهب الآخر إلى العكس فقرر أن النصرانية أقوى دعامةً له ، فللأول ثبّت أنه لم تتم دولةٌ من غير أن يذتفن بالدين أساساً لها ، وللثاني ثبّت أن ضرر الدستور النصري في الأساس أكثر من نفعه لنظام الدولة المكين ، وليس على الإفصاح عما في نفسي أن أصنع غير إنعامي دقةً أكثر قليلاً في مبادئ الدين المهمة الخاصة بموضوعى .

إذا نظر إلى الدين من حيث المجتمع ، الذي يكون عاماً أو خاصاً ، أمكن أن يقسم إلى نوعين : دين الإنسان ودين المواطن ، فال الأول ، العاطل من معبدٍ وهياكلٍ وطقوسٍ والتصور على عبادةِ رب الأعلى الباطنية وعلى واجبات الأخلاق الأزلية ، هو دين الإنجيل البسيط والتوحيد الحقيق مع إنكار الوحي ، وهو ما يمكن أن يسمى الحق الإلهي الطبيعي ، والآخر ، المسنون في بلده واحداً ، ينعم عليه باهته ومحابيه الحافظين ، وله عقائد وطقوسه وعباداته الظاهرة المفروضة بقوانين ، فإذا عدّت الأمة الوحيدة التي تتبعه عدّ جميع العالم في نظره كافراً غربياً ببربرياً ، وهو لا يجعل

(١) انظر ، مثلاً ، في كتاب لغروسيوس .

واجباتِ الإنسان وحقوقه شاملةً لِمَا وراءِ هياكاه ، فهذا هو شأنُ جميعِ أديان الشعوب الأولى ، وهي ما يُمْكِن أن يُطْلَقُ عليها اسمُ الحقوق الإلهية المدنية أو الوضعية .

ويوجد للدين نوعٌ ثالثٌ أكثرُ غرابةً ، فهو يُفتح الناسَ اشترايين ورئيسين ووطنيين ، ويجعلُهم خاضعين لواجباتٍ متناقصةٍ ، ويحول دون كونهم عابدين ومواطنيين معًا ، شأنُ دين اللاما ودين اليابان ، والنصرانية الرومانية ، وهي ما يُمْكِن أن تُسمَّى دين الكاهن ، وينشأ عن هذا ضربٌ من الشرائع المختلطة النافرة التي لا اسم لها مطلقاً .

وإذا ما نظر إلى هذه الأنواع الثلاثة للأديان من الناحية السياسية وُجدت معايبٌ بطيئها ، وينبع الدين الثالث من السوء الواضح ما يُعدُّ من ضياع الوقت معه أن يُتَلَهَّى بإثنائه ، فلا قيمةٌ لكلٌّ ما يُقْضى على الوحدة الاجتماعية ، ولا تُساوى شيئاً جمِيعَ النُّظم التي تجعلُ الإنسان منافقاً لنفسه .

ويكون الدين الثاني صالحاً من حيث كونه يجمع بين العبادة الإلهية وحبِّ القوانين ، وهو ، إذ يجعلُ من الوطن موضعَ عبادةِ المواطنين ، يعلمُهم أن خدمة الدولة تُفْيِي خدمةَ الإله الحافظ ، وهذا ضربٌ من الحكومة الإلهية التي لا يُمْكِن أن يكون فيها حَبْرٌ غيرُ الأمير ، ولا كهنةٌ غيرُ الحكماء ، وهناك يُكون موتُ الإنسان في سبيل بلده شهادةً ، ويكون انتهاكاً لقوانين إلحاداً ، ويكون تَغْرِيضاً للمذنب للعنزة العاملة هدفاً لغضب الآلة ، ( فَكُنْ صالحاً ) .

سيَدَّ أنه سيٌّ من حيث قيامه على الخطأ والكذب فيخادع الناسَ

ويجعلهم وآيات<sup>(١)</sup> سمعٍ وحرافيين ، ويُفرق عبادةَ الْأَلْوَهِيَّةَ الصحيحةَ فـ طقوسٍ فارغة ، وهو يكـون سـيـئـاً أـيـضاً عـنـدـ ما يـصـبـحـ مـانـعـاً لـسوـاهـ بـاغـيـاً فيـجـعـلـ الشـعـبـ سـفـاكـاًـ مـتـصـبـاًـ لـاـيـنـفـسـ بـغـيرـ الذـبـحـ وـالـقـتـلـ ، وـيـرـىـ أـنـهـ يـقـومـ بـعـملـ مـقـدـسـ بـقـتـلـهـ كـلـاًـ مـنـ لـاـيـؤـمـنـ بـأـلـهـتـهـ ، وـهـذـاـ مـاـ يـصـعـبـ مـثـلـ هـذـاـ الشـعـبـ فـ حـالـ طـبـيعـيـ للـحـرـبـ تـجـاهـ جـيـعـ الشـعـوبـ الـأـخـرـىـ فـيـجـعـلـ سـلامـتـهـ الـخـاصـةـ فـ خـاطـرـ عـظـيمـ .

ولذلك لا ينفي غير دين الإنسان أو النصرانية ، لا نصرانية اليوم ، بل  
نصرانية الإنجيل التي تختلف عنها اختلافاً تاماً ، فبهذا الدين المقدس الرفيع  
الصحيح يعترف الناس ، الذين هم أبناء رب واحد ، بأنهم إخوة جميعاً ، ولا  
يَنْهَا المجتمع الذي يُوَحّد بينهم حتى القتل .

ولكن بما أنه لا يوجد لهذا الدين أي صلة خاصة بالهيئة السياسية فإنه يترك للقوانين ما تستخرجه من نفسها من قوة ، وذلك من غير إضافة شيء إليها ، ومن ثم نظل إحدى روابط المجتمع الخاص العظيمة بلا عمل ، ثم يبعد ذلك الدين من ربط أبناء المواطنين بالدولة ، وهو يفضلها عنها كما يفضلها عن جميع أمور الأرض ، فلا أعرف ما هو أكثر مخالفة منه للروح الاجتماعية .

ويقال لنا إن شعباً مؤلفاً من صناري صادقين يؤلف أكمل مجتمع يمكن تصوره ، ولا أحد في هذا الافتراض غير صعبه كبيرة ، وذلك لأن مجتمعاً مؤلفاً من نصارى يعود غير مجتمع من الناس .

(١) وابصه سم : إذا كان يسمع كلاماً فيشق به .

حتى أقول إن هذا المجتمع المفترض لا يكون عند كماله أقوى المجتمعات ولا أكثرها دواماً، فبكماله يفقد الارتباط، ويكون عيشه الهدم في نفس كماله.

أجل، يقوم كل واحد بواجبه، ويختضع الشعب للقوانين، ويكون الرؤساء عادلين معتدلين، ويكون الحكام صالحين عفيفين، ويستخفُّ الجند بالموت، ولا يكون هنالك زهو ولا ترفة، وجميع هذا جميل جداً ولكن دعمنا نرى ما هو أبعد من هذا.

فالنصرانية ديانة روحانية تماماً، وهي تعنى بأمور السماء، وليس هذا العالم وطن النصراني، ولا ريب في أن النصراني يقوم بواجبه، ولكنه يقوم به بعدم اكتزاث بالغ لحسن نجاح جهوده أو سُوءه، وهو إذا لم يجد ما يلوم به نفسه لم يُبالِ بسير الأمور سيراً حسناً أو سيئاً في هذه الدنيا، وإذا ما ازدهرت الدولة لم يكن يجرؤ على التمتع بالبهجة العامة، وخشيَّ الاختيال بمجد بلده، وإذا ما بادت الدولة بارك يد الله التي تُثقلت على أمته.

ولا بدّ، هدوء المجتمع وبقاء الانسجام، من أن يكون جميع المواطنين بلا استثناء نصارى صالحين على السُّواء، ولكن إذا ما وجد لسوء الحظ طامع واحد، مداعج واحد، كاتيلينا واحد، كروموفيلا واحد، مثلاً، كانت له سُوقٌ رخيصة من مواطنه الأتقياء، فلا يُريح البر النصراني بمسؤولية أن يُظنَّ الإنسان سواماً بجاره، فعندما يجد بحيلةٍ فنَّ الاختيال عليهم وفنَّ القبض على قسمٍ من السلطة العامة يلتج باب الوجاهة،

فالرب يريد احترامه ، ولسرعان ما تواجهون صاحب سلطانٍ ، والرب يريد إطاعته ، وإذا ما أساء استعمال سلطانه عد العصا التي يعقوب الرب بها أبناءه ، وقد تدور في الرؤوس هواجسُ لطرد الفاسد ، فلا بد لذلك من إلقاء الراحة العامة واستعمال العنف وسفك الدم ، وهذا كلّه يلام حلم النصراني ملاممةً سيئة ، وبعد هذا كلّه ما أهمية كوننا أحرازاً أو عبيداً في وادي المؤمنين هذا ؟ فالأسأل أن يذهب إلى الفردوس ، وليس التسليم غير وسيلة إضافية للبلوغ هذا .

وإذا ما اشتعلت حربٌ خارجية سار المواطنون إلى القتال بلا مشقة ، ولم يفكّر أحدُ منهم في الفرار ، وهم يقومون بواجبهم ، ولكن من غير ولعٍ بالنصر ، وهم يغرسون كيف يموتون أحسن من أن يعرفوا كيف يغرسون ، وما أهمية كونهم غالبين أو مغلوبين ؟ ألا تعلم العناية الإلهية ما يلامُهم أحسنَ مما يعلمون ؟ ولتنصّور ما يمكن عدوّاً مختالاً صانلاً ذا محىًّا أن ينال من عزّهم ! قابلوهم بتلك الشعوب السخية التي يأكل قلبها حبٌ متاججٌ للمجد والوطن ، وافتضوا مواجهةً جمهوريّكم النصرانية لإسپارطة أو روما ترزا فهراً النصارى الأتقياء وسحقَهم وإبادتهم قبل أن يكون عندهم من الوقت ما يتعارفون فيه ، أو أنهم يكونون مدینين بسلامتهم إما يحمله عدوّهم من ازدرائهم ، وعندى أنَّ قسمَ جنود فاتيُّوس الذين حلّفوا أن يعودوا منصورين ، لا أن يغرسوا أو يموتو ، فبرأوا به ، هو قسمٌ رائع ، وما كان النصارى ليأتوا بذلك مطلقاً لِمَا يرَون أن يطلبوا إلى الرَّبِّ إظهارَ قدرته .

ولكنني أُخْدَعُ إِذْ أَتَكَلُمُ عَنْ جُمْهُورِيَّةِ نَصْرَانِيَّةٍ ، فَكُلُّهُ وَاحِدَةٌ مِنْ هَاتِينَ الْكَلَمَتَيْنِ تَنَافِقُ الْأُخْرَى ، فَالنَّصْرَانِيَّةُ تُبَشِّرُ بِالْعِبُودِيَّةِ وَالطَّاعَةِ ، وَتَبْلُغُ رُوحُهَا مِنْ مَلَامِمِ الظَّفَّارِيَّنَ مَا تَنْتَفِعُ بِهِ مِنْ هَذَا النَّظَامِ دَائِمًا ، وَقَدْ خَلَقَ النَّصَارَى الْحَقِيقَيْوْنَ لِيَكُونُوا عِبِيدًا ، وَهُمْ يَعْلَمُونَ هَذَا مِنْ غَيْرِ أَنْ يَهْزَمُوهُمْ مُطْلَقًا ، فَقِيمَةُ هَذِهِ الْحَيَاةِ الْقَصِيرَةِ قَلِيلَةٌ فِي أَعْيُّنِهِمْ .

وَيَقَالُ لَنَا إِنَّ الْكَتَابَ النَّصْرَانِيَّ بِاسْلَمَ ، وَأَنْكَرَ هَذَا ، وَلَا دَلِيلٌ عَلَى مِثْلِهِ ، وَأَمَّا فَلَا أَغْرِفُ كَتَابَ نَصْرَانِيَّ مُطْلَقًا ، وَسَذْكُرُ الْحَرُوبِ الْصَّلِيبِيَّةِ لِي ، وَإِنِّي مِنْ غَيْرِ أَنْ أَنْاقِشَ فِي قِيمَةِ الْصَّلِيبِيَّيْنَ أَقُولُ إِنَّهُمْ بَعِيدُونَ مِنْ أَنْ يَكُونُوا نَصَارَى وَإِنَّهُمْ كَانُوا جُنُودَ قَاسِوَةٍ وَمَوَاطِنِي الْكِنِيسَةِ ، فَهُمْ قَدْ قَاتَلُوا فِي سَبِيلِ بَلَدِهِمُ الرُّوحِيِّ الَّذِي جَعَلَهُ الْكِنِيسَةُ زَمَنِيًّا بِمَا لَا يُعْرَفُ كَيْفَ ، وَإِذَا مَا أُخِذَ هَذَا عَلَى وَجْهِهِ الصَّحِيحِ رُدَّ إِلَى الْوَثْنِيَّةِ ، فَبِمَا أَنَّ الْإِنْجِيلَ لَا يَقِيمُ دِينًا قَوْمِيًّا فَإِنَّ كُلَّ حَرْبٍ مَقْدَسَةٍ أُمْرٌ مُسْتَحِيلٌ بَيْنَ النَّصَارَى .

وَفِي عَهْدِ الْأَبَاطِرَةِ كَانَ جُنُودُ النَّصَارَى شَجَعَانًا ، وَهَذَا مَا يُؤْكِدُهُ جَمِيعُ مؤْلِفِي النَّصَارَى ، وَهَذَا الَّذِي أَعْتَدَهُ ، وَكَانَ هَذَا مَنَاسَةً شَرْفٍ تَجَاهَ الْكَتَابِ الْوَثْنِيَّةِ ، وَعَادَتْ هَذِهِ الْمَنَاسَةُ لَا تَوَجَّدُ مِنْذَ صَارَ الْأَبَاطِرَةُ نَصَارَى ، وَعِنْدَمَا طَرَدَ الْصَّلِيبُ النَّسَرَ زَالتْ القيمةُ الْرُّومَانِيَّةُ .

وَلَكِنَّ لِنَدَعَ الاعتباراتِ السِّياسِيَّةَ جَانِبًا ، وَلِنَنْدَعُ إِلَى الْحَقِّ ، وَلِنُقْمِدَ الْمَبَدَئَ عَلَى هَذِهِ النَّقْطَةِ الْمُهِمَّةِ ، وَقَدْ قَلَنَا إِنَّ الْحَقَّ الَّذِي يَجْعَلُهُ الْمَيَاثِقُ

الاجماعي للسيد على الرعایا لا يجاوز النفع العام<sup>(١)</sup> مطلقاً ، ولذلك لا يلزم الرعایا بتقدیم حساب إلى السيد عن آدائهم إلاّ بالقدر الذي تهتم به المجتمع ، والواقع أنّ مما يهتم الدولة أن يكون لكلّ مواطن دين يحبّبه إليه واجباته ، غير أنّ عقائد هذا الدين لا تهتم الدولة ولا أعضاءها إلاّ بالقدر الذي تناط معه هذه العقائد بالأخلاق والواجبات التي يلزم من يعلمها باتباعها نحو الآخرين ، ثم إنّه يمكن كلّ واحد أن يكون له من الآراء ما يرّوّه من غير أن يكون من شأن السيد أن يعلّمه ، وذلك بما أنه ليس للسيد سلطان في العالم الآخر منها كان نصيب رعایاه في الحياة الآتية فإنّ هذا لا يكون من شؤونه ، وذلك على أن يكون هؤلاء الرعایا صالحین في هذه الحياة الدنيا .

إذن ، يوجد اعتراف بعقائد ديانة مدنية خالصة يجب على السيد أن يعيّن موادها ، لا كعقائد الدين . بالضبط ، بل كمشاعر اجتماعية يتقدّر على الواحد أن يكون بغيرها مواطناً صالحاً أو تابعاً صادقاً<sup>(٢)</sup> ، ويقدّر السيد ، من غير أن يستطيع إكراه أحدٍ على اعتقادها ، أن يبعد من

(١) قال المركيز دارجتون : « إن كل واحد في الجمهورية حر تماماً على إلا يؤذى الآخرين » ، فهذا هو الحد الثابت الذي يتقدّر تعبيته بأدق من هذا ، ولم أستطع منع نفسي من لذة الاستشهاد أحياناً بهذا الخطوط وإن كان غير معروف لدى الجمهور ، وذلك لذكرِ ذكريِ رجلِ جايل ومحترم حافظ حتى في الوزارة على قلب مواطن صادق ووجهات نظر مستقيمة سليمة حول حكومة بلده .

(٢) حاول قيسار حين دفاعه عن كاتلينا أن يضع عقيدة فناء الروح ، ولم يتلّه كاتلون وشيشرون بالتفلس حيناً رداها ، وإنما اكتفيا بإثباتهما كون قيسار يتكلّم كواطن سيء ويرض مذهبآ ضاراً بالدولة ، والواقع أنه كان لسنوات روماً أن يقضى في هذا ، لا أن يقضى في مسألة لاهوتية .

الدولة كلَّ من لا يعتقدُها ، لا مُكْلِحٍ ، بل كنافِرٍ ، كما جزَ عنَ أنْ يُحبَّ  
القوانين والعدلَ ياخلاصِي وعن التضحية ب حياته في سبيل واجبه عند الضرورة ،  
وإذا سار أحدُ كفِيرٍ مؤمنٍ بهذه العقائد بعدَ أنْ أقرَّ بها جهراً فدعْه يعاقب  
بالموت ، فقد اقترفَ أعظمَ الجرائم ، فقد كَذَبَ أمامَ القوانين .

ويجب أن تكون عقائد الدين المدنِيَّة بسيطةَ قليلةَ العدد ، وأنْ يُمْهَرَ عنها  
بضيـطـه ومن غيرِ إياضـحـ ولا تفسـيرـ ، فوجـودـ الألوـهـيـةـ الـقـادـرـةـ الـكـرـيمـةـ  
الـبـصـيرـةـ الـمـدـبـرـةـ ، وـالـحـيـاةـ الـآـتـيـةـ ، وـسـعـادـةـ الـصـالـحـينـ ، وـمـعـاـقـبـةـ الـأـشـارـ،  
وـقـدـسـيـةـ الـعـقـدـ الـاجـتمـاعـيـ وـالـقـوـانـينـ ، أمـورـ يـعـبـرـ عنـهاـ بالـعـقـائـدـ الـإـيجـابـيـةـ ، وأـمـاـ  
الـعـقـائـدـ السـلـبـيـةـ فإـنـىـ أـفـصـرـهـاـ عـلـىـ وـاحـدـةـ :ـ أـفـصـرـهـاـ عـلـىـ دـمـرـهـاـ ، وـهـىـ  
مـنـ فـصـيـلـةـ الـعـبـادـاتـ الـتـىـ رـفـضـنـاـهاـ .

وعندِي أنَّ منْ يُفَرِّجُ قوتَ بينَ عدمِ التسامحِ المدنِيَّ وـعدـمـ التـسـامـحـ  
الـالـاهـوـيـ يـكـوـنـونـ مـخـطـئـينـ ، فـلـاـ يـمـكـنـ فـضـلـ ماـيـنـ عـدـمـ التـسـامـحـ هـذـيـنـ ،  
وـمـنـ الـمـعـذـرـ أـنـ تـقـضـيـ حـيـاةـ سـلـمـ مـعـ أـنـاسـ يـعـتـقـدـ أـنـهـمـ مـدـيـنـونـ ، وـيـعـنـيـ جـبـهـمـ مـقـتاـ  
لـهـ الـذـىـ يـعـاقـبـهـ ، وـلـذـاـ يـجـبـ أـنـ يـرـدـواـ أـوـ يـعـدـواـ ، وـفـيـ كـلـ مـكـانـ يـسـلـمـ  
فـيـهـ بـعـدـ التـسـامـحـ الـالـاهـوـيـ يـسـتـحـيلـ أـلـاـ يـكـوـنـ عـدـمـ التـسـامـحـ هـذـاـ ذـاـ أـثـرـ  
مـدـنـيـ (١)ـ وـمـتـىـ كـانـ لـهـ مـثـلـ هـذـاـ الـأـثـرـ عـادـ السـيـدـ لـاـ يـكـوـنـ سـيـداـ ،ـ حـتـىـ ضـمـنـ

(١) خـذـ الزـوـاجـ مـثـلاـ تـجـدـهـ عـقـدـاـ مـدـنـيـاـ ذـاـ آـثـارـ مـدـنـيـةـ يـعـذـرـ حـتـىـ بـقـاءـ الـجـمـعـ بـغـيرـهـ ،ـ وـلـنـفـرـضـ  
أـنـ هـيـثـةـ إـكـلـيرـيـكـيـةـ اـنـجـلـتـ لـنـفـسـهاـ حـقـ إـجاـزاـ هـذـاـ عـقـدـ ،ـ هـذـاـ الـحـقـ الـذـىـ يـجـبـ أـنـ نـفـتـصـبـهـ بـحـكـمـ الـفـرـوـرـةـ  
فـكـلـ دـيـانـةـ غـيرـ مـتـسـاحـةـ ،ـ أـلـيـسـ مـنـ الـواـضـعـ أـنـ إـقـامـةـ سـلـطـانـ الـكـنـيـسـةـ مـنـ هـذـهـ النـاحـيـةـ تـقـضـيـ عـلـىـ سـلـطـةـ  
الـأـمـيـرـ الـذـىـ لـاـ يـبـقـىـ لـهـ مـنـ الرـعـيـةـ غـيرـ مـنـ يـتـرـكـهـ إـلـاـ كـلـيرـوـسـ لـهـ ؟ـ وـبـماـ أـنـ الـكـنـيـسـةـ تـكـوـنـ مـسـيـطـرـةـ عـلـىـ

الدائرة الزمنية ، وهنالك يكون القسوةُ السادةَ الحقيقين ، ولا يكون الملك غيرَ عَمَالٍ لِهِمْ .

والآن عاد لا يوجد ، عاد لا يُمْكِن أن يوجد ، دينٌ قوميٌّ . حَسْرًا ، فيجب أن يَقْعُد تسامحُ مع جميع الأديان التي تتسامح مع الأخرى ، ما دامت عقائدها غيرَ مناقضةٍ لواجبات المواطن ، ولكن يجب أن يُطرَد من الدولةُ من يَجْرِئُ أن يقول : « لا سلامَ خارجَ الكنيسة » ، ما لم تكن الدولةُ هي الكنيسة ، وما لم يكن الأميرُ هو الجَبَر ، وعقيدةٌ مثلُ هذه لا تكون صالحةً في غير حُكْمَة إلهية ، وهي تكون ضارَّةً في كُلِّ حُكْمَةٍ أخرى ، ويجب أن يَخْفِرَ السببُ الذي من أجله اعتقد هنري الرابعُ الديانة الرومانية ، كما قيلَ ، إلى تركها من قِبَلِ كُلِّ رجلٍ صالح ، ولا سيما كُلُّ أميرٍ يَعْرِفُ كيف يَعْقِلُ .

= زواج الناس أو عدم زواجهم على حسب ما يتسبون إلى هذا المذهب أو ذلك ، وعلى حسب قبولهم أو رفضهم هذا الدستور أو ذلك ، وعلى حسب كثرة تدينهم أو قلته ، فإنها وحدها تصرف ، بما تذرع به من حذر وحزم ، في جميع المواريث والوظائف والمواطنين ، حتى في الدولة التي لا يمكن أن تبقى إذا ما كانت مؤلفة من أبناء زنا فقط ، ولكن يقال إنه تكرن هنالك استثناءات على أساس سوء الاستعمال والتأنجيات والأوامر ، وإنه يقوض على الزنى ، فيها المرحة ! ولا أقول عن جحارة ، بل عن حسن ذرق ، كون الإكليلوس لا يلاحظ ذلك ويغضي في سبيله ، وهو يدع الاستثناف والتأنجيل والأمر والقبض هادئاً ، ويظل سيداً في نهاية الأمر ، فرأى أنه لا يعد تفصية كبيرة ترك قسم عند الاطمئنان إلى نيل الكل .

## الفصل التاسع

### الخاتمة

فاما وقد وضعت مبادئ الحقوق السياسية الصحيحة ، وحاولت إقامة الدولة على أساسها ، بقي على أن دعمها بصلتها الخارجية ، وهذا ما يشمل على حقوق الأمم والتجارة وحقوق الحرب والفتح والحقوق العامة والأحلاف والتفاوضات والمعاهدات ، إلخ . ، غير أن جميع هذا يُكون موضوعاً جديداً بعيداً على بصرى القصیر ، فوجب على أن أقصره على دائرة أكثر ضيقاً دائماً.



## سيرة العلامة عادل زعيترا

ولد عادل<sup>(\*)</sup> ابن الشيخ عمر زعيترا في نابلس سنة ١٨٩٧ ، وأتم فيها دراسته الابتدائية ثم انتقل إلى المدرسة الإعدادية في بيروت وحصل الآداب في الكلية السلطانية بالأسنانة ، وكان الأول في صفوفه .

دعي إلى الجنديّة في الحرب العالميّة الأولى سنة ١٩١٦ وتعين ضابطاً احتياطياً، ولما اضطهد الترك العرب ونشبت الثورة العربيّة هرب من الجيش العثماني، واجتاز جبل الدروز إلى قبيلة الرولا فقبيلة الحويطات التي كانت يتزعمها عودة أبو تايه، ولقى الهول<sup>(١)</sup> حتى استطاع الانضمام إلى الجيش العربي بقيادة الأمير فيصل بن الحسين، وقد حكم الترك عليه بالإعدام غيابياً سنة ١٩١٧.

---

(\*) نلخص سيرة الفقيد عن «مجلة المجتمع العلمي العربي» بدمشق المؤرخة في كانون الثاني ١٩٥٨ ، وقد نعته بوصفة عضواً فيه ، وعن جريدة (الحياة) البيروتية المؤرخة في ١٠ كانون الأول ١٩٥٧.

(١) جاء في رسالة بعث بها الفقيد إلى والده فور الاحتلال البريطاني نابلس: «ولكن القافلة التي كنت فيها ضلت السبيل في البايدية التي بين هاتين القبيلتين ، فقد الماء ولحقنا من العطش الشديد ما جعلنا مشرفين على الموت ولا أمل لنا في الحياة ثم ذهب منا فارسان ، أحددهما إلى الشرق والآخر إلى الغرب علهمما يعشان على منبع ماء فتشفي غلتنا ، وما هي إلا أربع ساعات حتى جاء الخبر بالاهداء إلى بشر فوقعت الله تعالى ساجداً وعددت نفسي خلقت من جديد وزعمت على وقفها على أمري وعاهدت الله على ذلك ، ثم أقبلنا على الماء وارتويينا ثم توجهنا نحو صاحب السمو الملكي الأمير فيصل قائد الجيوش العربية الشمالية بأبي اللسل».

وناب في عام ١٩١٩ عن مدينة نابلس في المؤقر السوري بدمشق، وهو المؤقر الذي أعلن استقلال سوريا بحدودها الطبيعية وأسهم في وضع دستور المملكة السورية لذلك العهد.

واحتل الفرنسيون دمشق سنة ١٩٢٠ فغادرها الفقيد مع أحرار العرب، وما لبث حتى دخل في كلية الحقوق في جامعة باريس<sup>(٢)</sup>، وفي أثناء الطلب شرع يترجم بعض كتب لوبون<sup>(٣)</sup>.

---

(٢) كان من أركان الجمعية السورية العربية بباريس، وكان من زملائه في جامعة باريس السادة: عبدالله البافى، حبيب أبو شهلا، محسن البرازي، محى الدين النصولي، عمر الفاخوري، نجيب الارمنازي، احسان الشريف، راشد طبارة، عبد الله المشنوق، كمال عيتاني، جيل صليبا، جعفر الجزائري، موقف الألوسي، أليس الصغير، عبد الحميد القشطيني، وغيرهم. وكان الشهيدان الدكتور صالح قنبار وعادل نكك والدكتور يوسف حرizz من أصدقائه الحميمين.

(٣) يقول في رسالة بحث بها من باريس إلى والده المرحوم الشيخ عمر زعير مؤرخة في ٥ شباط سنة ١٩٢٣ :

«ربما يمر بخاطركم - وأنتم الذين تتفقون عليّ - أن تسألوني عن الصورة التي قضيت بها عطلتي الصيفية التي امتدت أربعة شهور وعن الطريقة التي أسرى عليها بعد مباشرتنا الدروس فأقول: لقد أقلعت بعد الفحص عن المطالعة أياماً حتى زال عنّي شيء من التعب، ثم فكرت في ما أعمله لأخدم به أمري فتذكرت أن المرحوم فتحي باشا زغلول أخ الرعيم الشهر سعد باشا زغلول كان ترجم للعلامة الفرنسي الشهير الدكتور غوستاف لوبيون كتابين وهما (روح الجماعات) و(سر تطور الأمم) ووعد في هذا الأخير بأن ينقل إلى العربية كتابين آخرين للعلامة المذكور وهما (روح السياسة) و(روح الاشتراكية)، وإن الثنوں حالت دون إنجاز وعده فقمت لو أتم عمل المرحوم المشار إليه فطالعت هذين الكتابين وإن كنت قد أهنتا قبل مجئي إلى باريس، فرأيت نفسي قادرًا على ترجمتها فباشرت بأصغرها، وهو (روح السياسة) وبعد أن ترجمت منه ما يزيد على خمسين صفحة بلغني أحد أصدقائي في باريس بأن أحد كتاب الأمة سبقني إلى ترجمته وهو يترقب فرصة لطبعه فصرفت النظر عن ذلك وشرعت في ترجمة الكتاب الثاني وهو (روح الاشتراكية) وإن كان مؤلفًا من خمس مئة صفحة كبيرة، أي أنه يزيد على مجموع صفحات كتابي روح الجماعات وسر تطور الأمم بمئة صفحة، وبعد مرور مئة يوم من تاريخ الشرؤ في الترجمة أتمت ترجمته، وعلى ذلك أكون ترجمت كل يوم خمس صفحات، وقد كانت ترجمة الصفحة الواحدة مع تبييضها تستغرق معي ساعة ونصف ساعة وإن أؤكد لكم بأنني لم أذق طعم الراحة أيام الترجمة، وقد صادف اليوم الأخير من الترجمة اليوم العاشر من شروعنا في الدروس الحقوقية، ولقد شهد لي من اطلع في باريس على ترجمته من الواقفين على اللغتين بأنه لا يقل عن ترجمة كتابي المرحوم فتحي باشا زغلول

ونال في سنة ١٩٢٥ شهادة الحقوق وعاد إلى فلسطين ليصبح محامياً من أقدر محاميها والمعهم درس من سنة ١٩٢٧ إلى سنة ١٩٣٦ الفقه الدستوري والدولي والاقتصاد السياسي والمالي وقانون المرافعات المدنية والجزائية في معهد الحقوق بالقدس ويُعتبر كثيرون من أعلام المحاماة في الأردن من تلاميذه. وله في محاضراته الحقوقية مؤلفات خطوطية كان فيها الفقيه التمكّن من مواضيعه.

وقد دافع متقطعاً عن المتهمين السياسيين في قضايا ثورة سنة ١٩٢٩ بناابلس وصفد وأضطربات سنة ١٩٣٠ وسنة ١٩٣٣ وثورة ١٩٣٦ وغيرها ومثل نابلس في جميع المؤتمرات الفلسطينية وناب عنها في لجتها التنفيذية، وكانت له في الصحف جولات سياسية بارعة عالج فيها القضايا الوطنية بقلم المفكر الوطني الناضج، كما عرف بقوة الحجة في ردوده على ما كتبه السير أرثر واكهوب المندوب البريطاني بفلسطين في كتاب «حاضر الإسلام» وعلى المستر ويلكي في كتابه «عالم واحد».

واستقال من التدريس في معهد الحقوق وانقطع إلى العلم والأدب والسياسة المثالية وانكب على أداء أضخم رسالة ثقافية يمكن لإنسان أن يقدمها إلى أمه فنقل سبعة وثلاثين مجلداً من

---

= أسلوباً ويفوقهما سهولة وسلامة. وللدكتور جوستاف لوبيون كتابان آخران وهما: (روح التربية) (روح الثورات). وقد عدهما العلماء خيراً ما كتب في موضوعهما. وبما أن الواجب يقتضي علىي بأن أترجمهما إلى العربية فأتنى شرعت في ذلك. ولن يمضي عام حتى أكون أكملت ترجمتهما إن شاء الله. ولا تستدلوا من هذا القول على أن قيامي بمثل هذه الأعمال يعني من الالتفات إلى الدروس الحقوقية، فروح الاشتراكية الذي ترجمته هو كتاب يبحث في علم الاجتماع والإدارة والاقتصاد السياسي والسياسة، وانتا لندرس جميع هذه العلوم في الجامعة الباريسية، وكذلك روح التربية وروح الثورات. واما دروسنا الرسمية فإنني قد خصصت لها كل يوم ثمان ساعات، وهذا وقت كاف على ما أعتقد».

روائع الفكر العالمي<sup>(٤)</sup>.

وحين نزلت بالأمة العربية كارثة فلسطين، وقامت الهدنة الرودسيّة انبرى الفقيد إلى اعداد المذكرات والبيانات السياسية، ودعا إلى وحدة الصف الوطني والوقوف في وجه الكوارث، واتسمت تلك المذكرات بمصارحة ولاة الأمر في الأقطار العربية.

وانتخب في سنة ١٩٥٣ عضواً في المجمع العلمي العراقي، وانتخب في سنة ١٩٥٥ عضواً مارسلاً للمجمع العلمي العربي في دمشق.

وأصيب الفقيد بالنوبة القلبية وهو مكب على نقل كتاب «مفكرو الإسلام» للعلامة الفرنسي كرادوفو، وقضى في اليوم الواحد والعشرين من تشرين الثاني سنة ١٩٥٧، فشييعته نابلس ووفود الأردن باحتفال مهيب.

عرف الفقيد في جميع أدوار حياته بالثالية، والصدق والاستقامة وبكل ما يدخل في المثانة الخلقية التي لا تُعرف في غير أئمة التصوف، إلى نزعة قومية مدركة واعية، إلى إيمان روحي عظيم، إلى أنفة تسمو به عن كل تبذل، إلى زهد في جميع رشوّات الدنيا.

---

(٤) يقول الفقيد في رسالة إلى شقيقه أكرم مؤرخة في ٢ - ١٩٤٦ : «بلغت التاسعة والأربعين من عمري، وأصبحت بذلك على أبواب الخمسين، ولا أدرى ماذا بقي لي من العمر، وبكاد قلبي يتحرق من انتي لم أقم بشيء مما تطمن إليّه نفسي في عالم العلم والسياسة، فترونني عازماً على تطليق المحاماة وسلوك السبيل الذي كتبت لك عنه».

## آثار العلامة عادل زعبيتر

- |                |                                |
|----------------|--------------------------------|
| لوونتسكوي      | ١ - روح الشرائع (جزءان)        |
| لجان جاك روسو  | ٢ - العقد الاجتماعي            |
| لجان جاك روسو  | ٣ - اميل أو التربية            |
| لجان جاك روسو  | ٤ - أصل التفاوت بين الناس      |
| لفولتير        | ٥ - كنديد أو التفاؤل           |
| لفولتير        | ٦ - الرسائل الفلسفية           |
| لأناتول فرنس   | ٧ - حديقة ابيكور               |
| لأناتول فرنس   | ٨ - الآلهة عطاش                |
| لفنلون         | ٩ - تلماك                      |
| لارنست رينان   | ١٠ - ابن رشد والرشدية          |
| لغوستاف لوبيون | ١١ - حضارة العرب               |
| لغوستاف لوبيون | ١٢ - حضارات الهند              |
| لغوستاف لوبيون | ١٣ - روح الجماعات              |
| لغوستاف لوبيون | ١٤ - السنن النفسية لتطور الأمم |
| لغوستاف لوبيون | ١٥ - فلسفة التاريخ             |
| لغوستاف لوبيون | ١٦ - روح التربية               |

- ١٧ - حياة الحقائق  
لغوستاف لوبيون
- ١٨ - الآراء والمعتقدات  
لغوستاف لوبيون
- ١٩ - روح الثورات والثورة الفرنسية  
لغوستاف لوبيون
- ٢٠ - روح الاشتراكية  
لغوستاف لوبيون
- ٢١ - روح السياسة  
لغوستاف لوبيون
- ٢٢ - اليهود في تاريخ الحضارات  
لغوستاف لوبيون
- ٢٣ - مجالى الإسلام  
حيدر بامات
- ٢٤ - حياة محمد  
لأميل در منغم
- ٢٥ - تاريخ العرب العام  
لسيديو
- ٢٦ - النيل  
لأميل لودويغ
- ٢٧ - البحر المتوسط  
لأميل لودويغ
- ٢٨ - كلسيوباترة  
لأميل لودويغ
- ٢٩ - بسمارك  
لأميل لودويغ
- ٣٠ - نابليون  
لأميل لودويغ
- ٣١ - ابن الإنسان  
لأميل لودويغ
- ٣٢ - الحياة والحب  
لأميل لودويغ
- ٣٣ - ابن خلدون وفلسفته الاجتماعية  
لبوتول
- ٣٤ - أصول الفقه الدستوري  
لايسمن
- ٣٥ - الغزالي  
لكرادوفو
- ٣٦ - ابن سينا  
لكرادوفو
- ٣٧ - مفكرو الإسلام (جزءان)  
لكرادوفو
- وهناك مؤلفات حقوقية لم تنشر

# فِهِرْسٌ

صفحة

|    |                           |
|----|---------------------------|
| ٥  | مقدمة المترجم . . . . .   |
| ٢٥ | تبييه من المؤلف . . . . . |

## البَابُ الْأَوَّلُ

|    |                                           |              |
|----|-------------------------------------------|--------------|
| ٢٩ | — موضوع هذا الباب الأول . . . . .         | الفصل الأول  |
| ٣٠ | — المجتمعات الأولى . . . . .              | الفصل الثاني |
| ٣٣ | — حق الأقوى . . . . .                     | الفصل الثالث |
| ٣٥ | — العبودية . . . . .                      | الفصل الرابع |
| ٤١ | — يجب الرجوع إلى أول عهد دائمًا . . . . . | الفصل الخامس |
| ٤٣ | — العقد الاجتماعي . . . . .               | الفصل السادس |
| ٤٧ | — السيد . . . . .                         | الفصل السابع |
| ٥٠ | — الحال المدنية . . . . .                 | الفصل الثامن |
| ٥٢ | — الملك . . . . .                         | الفصل التاسع |

## البَابُ الثَّانِي

صفحة

|              |                                            |              |
|--------------|--------------------------------------------|--------------|
| ٥٩ . . . .   | — امتناع التنزع عن السيادة .               | الفصل الأول  |
| ٦١ . . . .   | — امتناع انقسام السيادة .                  | الفصل الثاني |
| ٦٤ . . . .   | — أيمكن أن تضلل الإرادة العامة .           | الفصل الثالث |
| ٦٦ . . . .   | — حدود السلطة ذات السيادة .                | الفصل الرابع |
| ٧١ . . . . . | — حق الحياة والموت .                       | الفصل الخامس |
| ٧٤ . . . . . | — القانون .                                | الفصل السادس |
| ٧٩ . . . . . | — المشرع .                                 | الفصل السابع |
| ٨٤ . . . . . | — الشعب .                                  | الفصل الثامن |
| ٨٧ . . . . . | — الشعب (تكملاً) .                         | الفصل التاسع |
| ٩٠ . . . . . | — الشعب (تكملاً) .                         | الفصل العاشر |
| ٩٤ . . . . . | الفصل الحادى عشر — طرق الاشتراك المختلفة . |              |
| ٩٧ . . . . . | الفصل الثانى عشر — تقسيم القوانين .        |              |

## البَابُ الثالِث

### صفحة

|     |                                                        |                  |
|-----|--------------------------------------------------------|------------------|
| ١٠١ | - الحكومة على العموم . . . . .                         | الفصل الأول      |
| ١٠٨ | - المبدأ الناظم لختلف أشكال الحكومة . . . . .          | الفصل الثاني     |
| ١١٢ | - تقسيم الحكومات . . . . .                             | الفصل الثالث     |
| ١١٤ | - الديموقратية . . . . .                               | الفصل الرابع     |
| ١١٧ | - الأرستقراطية . . . . .                               | الفصل الخامس     |
| ١٢٠ | - الملكية . . . . .                                    | الفصل السادس     |
| ١٢٨ | - الحكومات المركبة . . . . .                           | الفصل السابع     |
| ١٣٠ | - لا يلائم كل شكل للحكومة جميع البلدان . . . . .       | الفصل الثامن     |
| ١٣٧ | - علامات الحكومة الصالحة . . . . .                     | الفصل التاسع     |
| ١٣٩ | - إساءة استعمال الحكومة وتدرجها إلى الانحطاط . . . . . | الفصل العاشر     |
| ١٤٣ | - موت الهيئة السياسية . . . . .                        | الفصل الحادى عشر |
| ١٤٥ | - كيف تدوم السلطة صاحبة السيادة . . . . .              | الفصل الثاني عشر |
| ١٤٧ | - تكملة . . . . .                                      | الفصل الثالث عشر |
| ١٤٩ | - تكملة . . . . .                                      | الفصل الرابع عشر |
| ١٥١ | - نواب أو ممثلون . . . . .                             | الفصل الخامس عشر |
| ١٥٦ | - كون نظام الحكومة ليس عقداً مطلقاً . . . . .          | الفصل السادس عشر |
| ١٥٨ | - نظام الحكومة . . . . .                               | الفصل السابع عشر |
| ١٦٠ | - وسيلة من اغتصابات الحكومة . . . . .                  | الفصل الثامن عشر |

## البَابُ الزَّايدُ

### صفحة

|             |                                        |              |
|-------------|----------------------------------------|--------------|
| ١٦٥ . . . . | — كون الإرادة العامة لا تضمن حل        | الفصل الأول  |
| ١٦٨ . . . . | — التصويت . .                          | الفصل الثاني |
| ١٧٢ . . . . | — الانتخابات . .                       | الفصل الثالث |
| ١٧٥ . . . . | — مجالس الشعب الرومانية .              | الفصل الرابع |
| ١٨٩ . . . . | — الحماة عن الشعب . .                  | الفصل الخامس |
| ١٩٢ . . . . | — الحكم المطلق . .                     | الفصل السادس |
| ١٩٦ . . . . | — الرقابة . .                          | الفصل السابع |
| ١٩٩ . . . . | — الدين المدني . .                     | الفصل الثامن |
| ٢١٣ . . . . | — الخاتمة . . .                        | الفصل التاسع |
| ٢١٥ . . . . | ملحق عن سيرة: العلامة عادل زعير وأثاره |              |

Commission internationale pour la traduction  
des Chefs - d'Œuvre, constituée par accord de  
l'UNESCO avec le Gouvernement Libanais intervenu  
le 6-9 Décembre 1948

DR. STEPHEN PENROSE, *Président*

DR. EDMOND RABBATH, *Vice Président*

MM. FOUAD E. BOUSTANY, *Secrétaire Général*

THOMAS MORRAY, *Trésorier*

ABDALLAH MACHNOUK

HENRI LAOUST.



## هذا الكتاب

وَضَعَ رُوْسُو هذا الكتاب، وكان من الخطر البالغ أن يَجْهَرُ  
الإِنْسَانُ بِأَيِّ رَأْيٍ حُرًّا حينما وَضَعَهُ، وكان رُوْسُو جَرِيَّاً في كُلِّ مَا  
أَبْدَاهُ فِيهِ، وَفِي هَذَا الْكِتَابِ حَمَلَ رُوْسُو عَلَى الرُّقُّ وَدُمُّ الْمَسَاوَةِ  
وَنَاضَلَ عَنْ حُقُوقِ الإِنْسَانِ وَأَقَامَهَا عَلَى طَبِيعَةِ الْأَمْرِ، وَقَالَ إِنَّ  
هَدْفَ كُلِّ نَظَامٍ اِجْتِمَاعِيٍّ وَسِيَاسِيٍّ هُوَ حَفْظُ حُقُوقِ كُلِّ فَردٍ، وَإِنَّ  
الشَّعْبَ وَحْدَهُ هُوَ صَاحِبُ السِّيَادَةِ، وَكَانَ يَهْدِي إِلَى النَّظَامِ  
الْجُمُهُورِيِّ، فَتَحَقَّقَ هَذَا النَّظَامُ بِالثُّورَةِ الْفَرَنْسِيَّةِ بَعْدَ ثَلَاثَيْنَ سَنَةً  
حِينَ أَخْتَدَ «الْعَدْلُ الْاجْتِمَاعِيُّ» إِنْجِيلَ هَذِهِ الثُّورَةِ.

وَلَمْ يَقُلْ رُوْسُو بِحُكُومَاتِ زَمْنِهِ لِمَنَافَاتِهَا لِلطَّبِيعَةِ، وَيَقُولُ  
مَذْهَبِهِ عَلَى كَوْنِ الإِنْسَانِ صَالِحاً بِطَبِيعَتِهِ مُحِبًا لِلْعَدْلِ وَالنَّظَامِ،  
فَأَنْسَدَهُ الْمَجَمِعُ وَجَعَلَهُ بَائِسًا، وَالْمَجَمِعُ سِيءٌ لِأَنَّهُ لَا يَسَاوِي بَيْنَ  
النَّاسِ وَالْمَنَافِعِ، وَالْمَلْكُ جَائزٌ لِأَنَّهُ مُفْتَطَعٌ مِنَ الْمَلْكِ الشَّائِعِ الَّذِي  
يُجِبُ أَنْ يَكُونَ خَاصًا بِالْإِنْسَانِيَّةِ وَحْدَهَا، فَيُجِبُ أَنْ يُفْضَى عَلَى  
الْمَجَمِعِ إِذْنُ، وَأَنْ يُرْجِعَ إِلَى الطَّبِيعَةِ، وَهَنَالِكَ يَتَفَقَّنُ النَّاسُ بِعَقْدِ  
اجْتِمَاعِيٍّ عَلَى إِقَامَةِ مجَمِعٍ يَرْضَى بِهِ الْجَمِيعُ، فَيُقْيِيمُونَ بِذَلِكَ  
حُكُومَةً تَمَنَّحَ الْجَمِيعَ ذَاتَ الْحُقُوقِ فَتَقْوِيمُ سِيَادَةِ الشَّعْبِ مَقَامُ سِيَادَةِ  
الْمَلْكِ، وَيَسَاوِي فِيهَا النَّاسَ وَتَنَظُّمُ التَّرَوَّهُ وَالْتَّرْبِيَّةِ وَالْدِيَانَةِ.